
Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 1 

 

GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM 

       

 

 

 

 

GIÁO LÝ CƠ BẢN 

TẬP 1 VÀ 2 
(Tµi LiÖu H­íng DÉn PhËt Tö  Tu Häc) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Biªn so¹n: TT. ThÝch ThiÖn Ph­¬ng 

Chïa Tam B¶o 

An S¬n - Tam Kú - Qu¶ng Nam 

 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 2 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 3 

MỤC LỤC 

MỤC LỤC ............................................................................................................. 1 

DẪN NHẬP .......................................................................................................... 6 

A. Vu Lan ........................................................................................................... 7 

NHỮNG BÀI THƠ VỀ MẸ ................................................................................ 15 

QUAN ĐIỂM   NGHIỆP TRONG ĐẠO PHẬT ................................................ 20 

CÔNG NĂNG CỦA GIỚI THỂ ......................................................................... 25 

Lúc chưa thành Phật ....................................................................................... 29 

VÀI Ý NGHĨA CỦA ĐẠO ĐỨC ....................................................................... 29 

ÁC MA ................................................................................................................ 30 

TĂNG BAN TRONG THỜI LÝ TRẦN ............................................................. 33 

NHỮNG ĐẶC ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO.......................................................... 34 

NHỮNG NGỘ NHẬN CỦA NGƢỜI ĐỜI ĐỐI VỚI  PHẬT GIÁO ................ 37 

ĐƢỜNG LỐI TU HỌC ....................................................................................... 43 

NỀN TẢNG VIỆC TU TRÌ ................................................................................ 44 

PHƢƠNG PHÁP TU TRÌ ................................................................................... 47 

CÁI GÌ SẼ LÀM CHO CON NGƢỜI TIẾP ĐỜI SAU ? ................................... 51 

MỤC ĐÍCH TU HỌC ......................................................................................... 51 

LỊCH TRÌNH HỌC PHẬT ................................................................................. 53 

CÁCH LOẠI SUY GIÁO PHÁP CỦA VUA BA TƢ NẶC. ............................. 55 

BẢY PHÁP KHÔNG SUY THOÁI ................................................................... 58 

ÁP DỤNG ĐẠO ĐỨC TRONG CHÍNH TRỊ .................................................... 62 

LÕNG BAO DUNG CỦA CÔ GIÁO CHỦ NHIỆM ......................................... 65 

PHẬT GIÁO ĐỒNG HÀNH VỚI DÂN TỘC ................................................... 70 

CHÍNH SÁCH NỘI TRỊ VÀ NGOẠI GIAO CỦA NHÀ TIỀN LÊ .................. 74 

VAI TRÕ ĐẠO PHẬT TRONG  XÃ HỘI LOÀI NGƢỜI ................................ 78 

Ý NGHĨA XUẤT GIA ........................................................................................ 83 

ÂM NHẠC TRONG NGHI LỄ PHẬT GIÁO. ................................................... 91 

HIỂU LẦM .......................................................................................................... 94 

NHÂN NÀO QUẢ NẤY .................................................................................... 95 

NĂM ĐIỂM TÔN GIÁO CÓ ĐƢỢC ................................................................. 97 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 4 

NĂM ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO KHÁC BIỆT .................................................. 99 

TOÀN CẢNH TÔN GIÁO CÓ MẶT TRÊN ĐẤT NƢỚC VIỆT NAM ......... 109 

NGŨ PHÖC LÂM MÔN    ( 5 phƣớc vào cửa ) ............................................... 111 

THÍ THỰC ĐƢỢC 5 LOẠI PHƢỚC BÁO. ..................................................... 112 

PHÚ QUÝ ......................................................................................................... 115 

TRƢỜNG THỌ ................................................................................................. 117 

NĂM PHÁP KHÓ TÌM ĐƢỢC Ở ĐỜI ............................................................ 122 

LỜI NÓI DỐI CHÂN THÀNH. ........................................................................ 126 

THƢ VIẾT VỀ CHO VỢ .................................................................................. 128 

QUẢ THẬT LÀ KHÓ, QUẢ THẬT LÀ KHỔ ................................................ 129 

LỢI HẠI CỦA  CÁI LƢỠI ............................................................................... 131 

NGŨ PHẦN KHẢO .......................................................................................... 132 

SỐNG VÀ CHẾT .............................................................................................. 135 

CHỮ NHẪN TRONG KINH PHẬT ................................................................ 137 

LY VÀ TÀN ...................................................................................................... 141 

TRỤ TRÌ HOẰNG DƢƠNG CHÁNH PHÁP .................................................. 153 

VAI TRÕ NGƢỜI TRỤ TRÌ TRONG THỜI HIỆN ĐẠI ................................ 155 

HIẾU ĐẠO ........................................................................................................ 160 

QUY  Y  TAM  BẢO ........................................................................................ 168 

Bài đọc thêm :     TƢ  CÁCH  NGƢỜI  PHẬT  TỬ ........................................ 175 

TÍN NGƢỠNG PHẬT GIÁO CÓ NHẤT ĐỊNH PHẢI QUY Y TAM BẢO 

HAY KHÔNG ................................................................................................... 176 

VỊ TRÍ NGƢỜI TẠI GIA TRONG PHẬT PHÁP . .......................................... 179 

NGƢỜI  TẠI  GIA  LÀ  THẾ  NÀO  ? ............................................................ 180 

Bài đọc thêm:      NHỮNG  ĐIỀU  TIẾN  BỘ  ĐẠO  ĐỨC ............................ 181 

MỤC  ĐÍCH  NGƢỜI  TẠI  GIA. .................................................................... 182 

NGƢỜI  TẠI  GIA  HIỂU  ĐỨC  PHẬT ......................................................... 184 

ĐẠI CƢƠNG LỊCH SỬ ĐỨC PHẬT THÍCH CA NHƢ SAU ........................ 184 

ĐẠI  CƢƠNG  GIÁO  LÝ  CỦA  NGƢỜI  TẠI  GIA .................................... 187 

Ý  NGHĨA  TAM  QUY  VÀ  NGŨ  GIỚI....................................................... 187 

TRÁCH  NHIỆM  NGƢỜI  PHẬT  TỬ TẠI  GIA .......................................... 189 

NHIỆM  VỤ  HỘ  PHÁP  CỦA  NGƢỜI  TẠI  GIA ...................................... 194 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 5 

QUAN   NIỆM  PHẬT  TỬ  ĐỐI  VỚI  CÁI  CHẾT ...................................... 198 

NHỮNG  ĐIỀU  BÊN  KIA  CỬA  TỬ ........................................................... 203 

LY  BIỆT  KHÔNG  DỪNG ............................................................................ 207 

NHỮNG ĐIỀU NGƢỜI PHẬT TỬ CẦN BIẾT .............................................. 208 

KHÁI   NIỆM   VỀ   GIỚI   LUẬT .................................................................. 210 

VẤN   ĐỀ   DUY   NHẤT ................................................................................ 212 

VỊ TRÍ VÀ TƢ THẾ NGỒI TRONG CÔNG PHU TU THIỀN  VÀ NIỆM 

PHẬT ................................................................................................................. 212 

CẢM  NIỆM  VU LAN    PL  :2539  ( 1995 ) .................................................. 217 

PHÁP    ỨNG    XỬ .......................................................................................... 219 

NGHE PHÁP  LÀ HẠNH LÀNH .................................................................... 229 

NGHIỆP VÀ NHÂN QUẢ ............................................................................... 230 

BA ĐIỀU KHIẾM KHUYẾT ........................................................................... 232 

TÁI SANH LÀM NGƢỜI LÀ RẤT KHÓ ....................................................... 238 

ĐIỀU KHÔNG THỂ ......................................................................................... 241 

NGHĨ VỀ TU TÂM . ........................................................................................ 242 

PHÁT TÂM ....................................................................................................... 245 

TỘI TỔ TÔNG (  phải chết ) ............................................................................. 247 

PHÁP SÁM HỐI. .............................................................................................. 249 

CÁC BÀI NHẠC ĐẠO ..................................................................................... 259 

CUNG NGHINH HÀNH XỨ NHƢ LAI .......................................................... 260 

MẾN THẦY. ..................................................................................................... 261 

MẸ TỪ BI ......................................................................................................... 261 

SEN VẪN NỞ TRÊN MIỀN TÂY PHƢƠNG ................................................. 262 

BÀI XƢNG TÁN THẦN CHÖ ĐẠI BI ........................................................... 263 

 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 6 

DẪN NHẬP 

 Một hành giả tu tập chập chững từng bƣớc từ bờ mê qua bến giác, 

phải có ba phần cơ bản không thể thiếu, đó là “ Văn, Tƣ, Tu ” . Bƣớc đầu 

là “ Văn ” văn có nghĩa là nghe. Nghe để rồi suy nghĩ điều mình đã nghe, 

nghe rồi chọn lọc những điều hay lẽ phải trong việc đã nghe gọi là “ Tƣ ”, 

là suy tƣ. Sau khi suy tƣ, kế đến đem điều mình đã nghe và suy nghĩ áp 

dụng vào cuộc sống hằng ngày đó gọi là “Tu” . Sự nghe hiểu áp dụng vào 

cuộc sống hằng ngày làm thế nào không trái với đạo và không trở ngại cho 

đời. Nó phải đƣợc vận dụng chọn lọc của sự suy tƣ. Vậy bƣớc đầu là “ Văn 

”  nghe từ đâu ? Nghe từ thầy, từ bạn, từ kinh và từ sách. 

       Trong thời buổi bôn chen vật chất nặng hơn tinh thần, tình cảm nặng 

hơn lý trí, tìm thầy tìm bạn là việc rất khó. Kinh sách có nhiều loại, tìm 

loại sách thích ứng với trình độ căn cơ của mình lại càng không dễ. Vã lại 

thầy hay bạn tốt nếu có cũng không thƣờng xuyên với mình đƣợc. Duy có 

kinh sách nào thích hợp với tâm lý và đời sống của mình thì là ngƣời bạn 

đồng hành tốt cho ta nên chọn. 

   Với lý do đó, chúng tôi góp nhặt, chọn lọc những bài trong các kinh, 

các  báo, những ý hay lời đẹp kết nộp lại thành tập, đồng thời cũng phụ họa 

vào đôi lời để cho mỗi bài thêm chút phần sung mãn để tiện việc học và 

đọc cho các vị hành giả ham tu thích đọc có tài liệu nghiên cứu và rút ra 

những ý niệm tốt áp dụng trong việc tu học của mình càng thăng tiến hơn. 

          Với mục đích trên không ngoài cùng mong cho nhau đồng nguyện 

vãng sanh, đồng diện kiến Phật Di Đà, đồng ngộ vô sanh, đồng thành Phật 

đạo. Trong sự kết tập không sao tránh khỏi sự thiếu sót, mong rằng đạt ý 

quên lời mà tùy hỷ những điều sơ sót có thể xảy ra. 

 

                                                                   Đầu hạ PL 2555.  5- 2011           

                                                                                    Kết tập 

                                                                         Thích Thiện Phƣơng 

 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 7 

           A. Vu Lan    

    Suốt đời ai cũng cần phải có một chữ “tình” để tồn tại và vƣơn 

lên, có những thứ tình thoáng qua nhẹ nhàng và trôi mất, nhƣng có 

một thứ tình mà đến tận cuối đời ngƣời mà vẫn thƣờng ca tụng và 

nhắc nhớ mãi về sau. Đó là tình yêu cha mẹ 

 Tình yêu thƣơng  của cha mẹ bao la và bất diệt. Tình yêu ấy có 

ngay từ lúc lọt lòng mẹ, vừa cất tiếng khóc chào đời, chúng ta đã cảm 

nhận ân đức sâu dày của cha mẹ đã tác thành và yêu thƣơng mình. 

Chúng ta ngƣng khóc khi có bàn tay ấm áp của cha mẹ vỗ về an ủi. 

Cũng chính tình yêu thƣơng đó đã làm nền tảng đạo đức xây dựng cho 

ta lớn lên thành ngƣời. 

Tình cha ấm áp như vầng thái dương, 

Nghĩa mẹ như nước trong nguồn chảy ra. 

 Đây là một ân huệ cao quý nhất mà cuộc đời đã trao tặng cho 

chúng ta,  hãy trân trọng, quý báu ngay còn sống bên cha mẹ. Rồi mai 

đây, một ngày nào đó, tôi cùng quý vị, mọi ngƣời ai cũng có lúc xa 

cha mẹ, thì có lẽ nào chúng ta không quan tâm và hiếu kính cha mẹ. 

Dù bạn có thành nhân chi mỹ, đứng trên danh lợi cao tột của xã hội 

mà cha mẹ không còn thì bạn sẽ cảm thấy cuộc đời nầy trống vắng và 

thiếu ý nghĩa. Dù bạn có đƣợc nhiều ngƣời ca ngợi tán dƣơng nhƣng 

cha mẹ không còn thì cuộc sống của bạn có phần thiếu thốn. Rồi ai 

cũng vậy, thế thì ngay bây giờ chúng ta hãy làm tròn bổn phận của 

ngƣời con hiếu thảo, để rồi một ngày nào đó vô thƣờng đến phải xa 

cha mẹ chúng ta không cảm thấy ăn năn hối hận và bớt đi sự xót xa. 

Hơn thế, sự báo hiếu không chỉ dừng lại trong đời này, mà cha 

mẹ ở trong vô lƣợng kiếp quá khứ nữa. Cho nên chỉ có con đƣờng duy 

nhất là làm theo lời phật dạy, tu tập giải thoát ra khỏi luân hồi, chúng 

ta mới có cơ hội báo đáp đƣợc thâm ân của cha mẹ trong muôn một. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 8 

Vì thế có nhiều thứ hiếu trong cuộc sống hằng ngày mà ta đang 

và sẽ tiếp cận nhƣ : Hiếu dƣỡng, hiếu kính, hiếu đạo, hiếu thuận, hiếu 

thảo, hiếu nghĩa, hiếu hoà, hiếu trung, hiếu để, hiếu học, hiếu khách. . 

. . 

Nhân mùa Vu Lan chúc các ngƣời con làm tròn chữ hiếu, chúc 

các ngƣời cha ngƣời mẹ hiện còn sức khoẻ, nuôi con tốt dạy con 

ngoan. Cầu nguyện những ngƣời cha ngƣời mẹ đã quá vãng siêu sanh 

tịnh độ. 

Công cha nghĩa mẹ rất cao dày, đã lo cho con từ trong bụng mẹ, 

cho nên ca dao VN có câu : “ Đặt con vô dạ mạ đi tu ”. Khi mang thai 

con vào lòng, ngƣời mẹ không còn ham chơi, vui đùa nhƣ khi còn trẻ, 

phải kiên cử đủ thứ, đi đứng nằm ngồi ngƣời mẹ phải nhẹ nhàng 

khoan thai . . Mọi hành động nói năn, ăn uống, suy nghĩ, vui buồn đều 

ảnh hƣởng đến thai nhi. Vì thế thời gian mang thai ngƣời mẹ không 

những tu thân mà còn phải tu tâm. Không làm những việc nặng nhọc, 

không buồn lo đau khổ, mà phải sống vui vẻ lạc quan thì đứa con sinh 

ra mới khoẻ mạnh và ngoan hiền. Ca dao VN cũng có câu : “ Cơm sôi 

bớt lửa, ngƣời chửa bớt lời ”. Chứng tỏ rằng sự hạn chế về thân, về 

tâm của ngƣời mẹ trong khi mang thai rất cao độ mới bảo toàn đƣợc 

đứa bé. Cho nên Phật nói mẹ sinh ra thân ta đƣợc an toàn là một 

phƣớc đức lắm vậy. 

Ngày nay, ngƣời ta quan tâm thai dƣỡng, mà ít quan tâm đến 

thai giáo nhƣ ngày xƣa. Do những yếu tố chủ quan và khách quan tác 

động mà ngày nay có nhiều đứa trẻ béo phì, trầm cảm, hung hăng tiềm 

ẩn mầm mống bạo lực về tệ nạn. 

Vì thế muốn có ngƣời con có hiếu, ngoan hiền cha mẹ phải biết 

tu thân, tề gia để làm gƣơng cho con. Đồng thời cha mẹ hiền là bài 

học muôn đời cho con cháu. Hiền đức là cội gốc của phƣớc lành, 

trong kinh nói : 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 9 

Điều lành cao tột chẳng gì bằng hiếu, 

Điều cực ác chẳng gì bằng bất hiếu. 

           Kinh Nhẫn Nhục  

Thờ cúng trời đất quỷ thần chẳng bằng hiếu thảo với cha mẹ, 

Cha mẹ là hai vị thần sống cao tột vậy. 

                    Kinh Tứ Thập Nhị Chƣơng 

Trong lịch sử tôn giáo thế giới, chúng ta không thể tìm thấy một 

vị giáo chủ nào mà lại dạy đệ tử mình phải kính trọng cha mẹ ngang 

hàng với mình: 

Gặp đời không có Phật, nếu biết kính phụng cha mẹ tức là thờ 

kính Phật vậy            ( Kinh Đại Tập ) 

Trong kinh Báo Ân Phật đã dạy thâm thiết nhất là hình ảnh của 

mẹ chín tháng cƣu mang, ba năm nhủ bộ, nhƣờng ráo nằm ƣớt, nuốt 

đắng nhả ngọt, thƣơng mến nâng niu, trông nôm , dạy dỗ,. Đƣợc Đức 

Phật dạy trong kinh  qua 10 ân nhƣ sau :  

1- Ân chín tháng 10 ngày mang thai nặng nhọc khổ sở. 

2- Ân gần ngày sinh nở, mẹ lo lắng bồi hồi không yên 

3- Ân khi sinh nở, đau đớn , khổ sở vạn trạng. 

4- Ân sinh con rồi, lo nuôi con ăn đắng nhã ngọt. 

5- Ân nằm chổ ướt nhường chổ khô con nằm, 

6- Ân nuôi nấng, bú mớm, 

7- Ân Tắm gội, gặt giũ, 

8- Ân con đi xa lòng mẹ nhớ thương không nguôi 

9- Ân vì con mà mẹ cam đành làm các việc ác, 

10-        Ân mẹ trọn đời yêu thươn.g con 

 Quan niệm về chữ hiếu của Trung quốc cũng đề cao công lao của 

ngƣời mẹ bằng chín chữ cù lao. Từ lúc mẹ đẻ ta ra cho đến khi khôn 

lớn, chứ không nói cặn kẻ nhƣ Đức Phật đã diễn tả trạng thái tâm lý, 

vật lý của ngƣời mẹ từ khi mang thai đến lúc sanh nở nuôi nấng con 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 10 

cho đến trọn đời, vì lo cho con mà lòng mẹ theo dõi con nhƣ bóng 

theo với hình. 

 Trong kinh Thi Đức Khổng nói :  “ Phụ hề sanh ngã, mẫu hề cúc ngã, 

phủ ngã, súc ngã, trƣởng ngã. dục ngã, cố ngã, phục ngã, xuất nhập 

phúc ngã.” 

 ( Cha vậy sanh ta, mẹ vậy cho ta, bú , ẳm , nuôi, giữ, dạy, trông nom, 

săn sóc, ra vào nâng niu ta, ngƣời đời gọi chín chữ cù lao. 

   Mỗi ngƣời có mỗi hoàn cảnh khác nhau nhƣng tất cả đều có chung 

một hạnh phúc đó là đƣợc đắm mình trong bầu trời thƣơng yêu tuyệt 

vời của tình mẹ. 

 Mẹ hiền là ngƣời suốt đời đã quên mình vì con, hy sinh tất cả 

cho con. Đó là bà mẹ đã chƣa một lần đến trƣờng để học chữ nhƣng 

đã biết nuôi con, biết lo cho con lớn lên trở thành những ngƣời có học 

thức, có địa vị cao trong xã hội. Những ngƣời mẹ quê mùa không biết 

chữ nhƣng giỏi nuôi con thành những ngƣời tài đức. Những ngƣời mẹ 

thức trắng thâu đêm để lo cho con khi con đau ốm, những ngƣời mẹ 

buôn tảo bán tầng, chịu thƣơng chịu khó để nuôi cho con khôn lớn ăn 

học trƣởng thành. Dù cực dù khổ mẹ vẫn không hề kêu ca, mẹ vẫn vui 

khi con khôn lớn nên ngƣời. 

 Lại có những bà mẹ vừa có tài vừa có đức sanh thành dƣỡng dục 

con cái trở nên những con ngƣời vĩ đại lƣu danh hậu thế. Những ngƣời 

mẹ này họ chú trọng khi còn mang thai nhƣ mẫu thân của Đức Khổng 

Tử, bà Mạnh Mẫu sinh ngài Mạnh Tử.v. v.. Những bậc vĩ nhân nhƣ 

thế đều ảnh hƣởng sự nuôi dƣỡng của ngƣời mẹ. 

 Nhân loại sung sƣớng và tự hào khi có những bậc hiền mẫu đã 

sinh ra những bậc vĩ nhân nhƣ vậy. Tình mẹ muôn đời bất diệt, lòng 

mẹ dành cho con muôn thuở vẫn vô biên, bất tận.  

 Ngày xƣa khoa học chƣa phát triển, kinh tế eo hẹp, giao thông 

không thuận, ngành y tế chƣa phát triển, mọi sinh hoạt đều hạn chế 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 11 

vấn đề nuôi con rất vất vã trăm bề. Ngày nay khoa học phát triển kinh 

tế, y tế, giáo dục, giao thông mọi tiện nghi đều đầy đủ, do đó sự nuôi 

dƣỡng con có phần bớt cơ cực vất vã hơn. Nhƣng ngƣợc lại chính 

những tiện nghi, tiện dụng của thời đại mới lại sản sinh ra những 

ngƣời mẹ thiếu bổn phận nuôi con, đánh mất đi cái thiêng chức làm 

mẹ. Nhiều ngƣời nữ có thai trƣớc tuổi thành niên, trƣớc hôn nhân, 

ngày càng nhiều phụ nữ đi nạo phá thai, nhiều ngƣời mẹ sau khi sinh 

nở đem con quăn bờ quăn bụi v.v.. Từ những phƣơng pháp kế hoạch 

hoá gia đình, hạn chế sinh đẻ bằng những biện pháp của khoa học, y  

học đã gia tăng cho ngƣời nữ nhiều chứng bịnh và tánh hƣ tật xấu vì 

trông chờ vào sự can thiệp của ngành y tế. Và cũng từ những biện 

pháp xử lý hạn chế sinh đẻ lại sinh ra những đứa con không lành mạnh 

về thể xác, ngày ngày có rất nhiều em bé ra đời với thân thể không 

tròn vẹn do ảnh hƣởng phƣơng pháp trừ phá thai. 

 Chúng ta thấy lời dạy của Phật rất lợi ích cho cuộc sống bình 

thƣờng của con ngƣời, nhƣng con ngƣời không tin lại cho rằng những 

ngƣời tin Phật là mê tín. Đức Phật vì cái đau khổ của kiếp nhân sinh, 

mà Ngài thị hiện ra cõi đời nầy để chỉ cho chúng sanh biết đƣợc cái 

khổ và đề ra phƣơng pháp diệt khổ, thế mà con ngƣời không tin. Thí 

nhƣ Đức Phật đƣa ra năm giới cấm cho ngƣời tại gia hành trì, tức là sự 

bảo vệ hạnh phúc cho con ngƣời và đem lại an ninh trật tự cho xã hội. 

Phần đông các gia đình VN nói riêng toàn thế giới nói chung, đều mất 

hạnh phúc bắt nguồn từ hai giới tà dâm và rƣợu chè cờ bạc mà ra. 

 Mong rằng những ngƣời nào đàn ông, hay đàn bà muốn có hạnh 

phúc cho gia đình mình, cho xã hội thì nên thực hành hai giới cấm 

phật đã dạy là tà dâm và rƣợu chè, cờ bạc. Hai giới này không những 

bảo vệ bản thân mình, hạnh phúc gia đình mình mà còn góp phần xây 

dựng an ninh trật tự xã hội một cách thiết thực. Hằng ngày không biết 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 12 

mấy vụ tai nạn giao thông, đánh lộn, cƣớp giựt xảy ra đều phát nguồn 

từ say rƣợu, cờ bạc và hút sách mà ra. 

 Vậy muốn một có một gia đình hạnh phúc, một xã hội an vui trật 

tự, ngƣời tin Phật, ngƣời làm theo lời Phật dạy, thì cực lạc trần gian sẽ 

hiện tiền, và dâu hiền  rể hiếu, cháu ngoan không cầu mà có, của cải 

không lo mà dƣ, nhà nhà ban đêm ban ngày không then cài khoá chốt 

mà không mất của. Cha mẹ, vợ, chồng không thức trắng đêm mà chờ . 

. . 

    Ngƣời con, ngƣời chồng đi uống rƣợu, đánh bạc chƣa về. Vợ con 

chờ cơm bắt nguội mà chƣa thấy ngƣời chồng, ngƣời cha về cùng ăn . 

..  Những vụ đánh nhau vì ghen tuôn, những vụ ly dị càng ít đi. Những 

trẻ em lang thang đầu đƣờng xó chợ cũng ít đi v.v... Nếu mọi ngƣời 

biết tuân giữ hai giới tà dâm và rƣợu chè. 

 Muốn làm tròn đạo nghĩa vợ chồng. con cái trong gia đình mọi 

ngƣời nên thực hành luân lý đạo đức. Nói đạo đức tức là thực hành 

giới đức, có giới mới phát sinh ra đức. Giới là sự ngăn ngừa hành vi 

sai quấy con ngƣời, giới bảo vệ sức khỏe và tinh thần con ngƣời đƣợc 

lành mạnh trong sáng. Giới không phải sự ràng buộc mà là sự tự do, vì 

sao thế ? Vì ngƣời không làm những việc xấu, không vi phạm pháp 

luật thì đƣợc mọi ngƣời kính trọng tin cậy, ngƣợc lại ngƣời thiếu giới 

đức thì không ai tin cậy là ngƣời thiếu tự do. Mà ngƣời đƣợc trọng 

dụng tin cậy là ngƣời có khả năng báo hiếu đền ơn và làm việc lợi ích 

cho nhiều ngƣời. Ngƣời nhƣ thế là ngƣời có hiếu, ngƣời biết đền ơn 

nhớ ơn.             

    

       Trong các tôn giáo trên thế giới chúng ta chƣa thấy một giáo chủ 

nào mà khuyên dạy đệ tử mình một cách tỷ mĩ và khoa học nhƣ Đức 

Phật. Đức Phật đƣợc tôn xƣng là bậc  “ nhất thiết trí ” là ngƣời có trí 

biết tất cả pháp, không có việc gì không biết, biết một cách rành rẻ sự 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 13 

việc nhƣ trái cam trên bàn tay, dù việc đó ở xa hàng bao nhiêu cây số, 

hay việc đã qua lâu rồi, hoặc việc sẽ đến thời gian trăm năm, ngàn 

năm đến. Đức Phật nói đã nhƣ vậy, sẽ nhƣ vậy không sai. Vì thế đạo 

Phật không những đi trƣớc khoa học mà còn vƣợt trên khoa học, Vì 

sao thế, vì khoa học chỉ khảo sát trên hiện tƣợng giới, chứ không thể 

tìm hiểu đƣợc gì trong nguồn tâm thức của con ngƣời. Sau đây kinh 

Vu Lan, kinh Báo Ân sẽ cho ta thấy điều đó .  

 Trong kinh Báo Ân Phật kể mƣời ân khó nhọc khi ngƣời mẹ 

mang thai, sinh nở cho đến nuôi con, lo cho con trọn đời. Trong đó 

Phật nói ân cƣu mang đứa con trong bụng, từ khi bắt đầu cho đến sanh 

ra, Phật mô tả sự hình thành của một thai nhi trong 10 tháng, qua 

mƣời giai đoạn: Trong 10 tháng mang thai này Phật nói tâm lý của 

ngƣời mẹ thật khổ sở cùng cực mới sanh đƣợc ta. 

1- Thai tháng thứ nhất như sương trên ngọn cỏ. 

2- Thai tháng thứ nhì như váng sữa. 

3- Thai tháng thứ ba như cục huyết đọng 

4- Thai tháng thứ tư hơi thành hình 

5- Thai tháng thứ năm mới có đầu và hai chân , hai tay, 

6- Thai tháng thứ sáu mới có 6 giác quan:mắt,tai, mũi, lưỡi 

và ý mới khai tượng 

7- Thai tháng thứ bảy gân cốt, lông da mới đủ, 

8- Thai tháng thứ tám đủ lục phủ ngũ tạng 

9- Thai tháng thứ chín mới thành đứa bé hấp thụ nguyên khí 

của mẹ mà sống. 

10- Thai tháng thứ mười mới bắt đầu sanh.     

Đến khi sanh nếu đứa bé sanh xuôi thì đỡ bị tổn thƣơng ngƣời mẹ, 

còn đứa bé sanh ngƣợc nó cào cấu tâm can, phá đạp thai bào làm cho 

ngƣời mẹ phải đau đớn vạn trạng. Cho nên sanh đƣợc thân nầy là may 

mắn phƣớc đức lắm vậy. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 14 

 Các nƣớc trên thế giới, nƣớc nào cũng có công nhận công lao 

của ngƣời phụ nữ về vấn đề sinh đẻ, nuôi con. Nhƣng chƣa nƣớc nào 

có một sự khuyên dạy kỷ càng nhƣ Phật phải biết ơn nhớ ân ngƣời mẹ 

nhƣ Phật dạy. Nếu mọi ngƣời biết ơn nhớ ơn ngƣời phụ nữ, thì giới 

đàn ông không coi thƣờng giới nữ, để đến nổi xem giới nữ nhƣ một 

công cụ để ngƣời nam sai khiến, phục vụ. Từ cái thành kiến trọng nam 

kinh nữ mà ngƣời đàn ông xƣa và nay họ dành quyền gia trƣởng, 

ngƣời nữ phải thủ phận không dám kêu ca. Nhiều ngƣời nam bất tài 

vô dụng mà ngƣời nữ phải suốt đời trung thành phục vụ, dù bị đánh bị 

đày cũng cam lòng chịu không dám lên tiếng. 

 Trong chế độ phong kiến ngày xƣa, ngƣời nữ chỉ làm nhiệm vụ 

sinh đẻ và nuôi con, họ không biết gì về việc ngoài xã hội, không học 

không tham gia những việc gì trong xã hội. Tất cả quan chức từ 

thƣợng tầng đến hạ tầng cơ sở đều là nam giới cả. Thời đại ngày nay 

thì có thay đổi nhƣng chƣa cân bằng, số nữ giới tham gia ngoài xã hội 

trên bộ máy hành chính chƣa có nhiều. Trên cả thế giới có khoảng 

chừng trên dƣới 10 ngƣời nữ làm thủ tƣớng, con số còn khiêm tốn. 

Nhƣng trong đạo Phật, Phật đã cho thành lập giáo đoàn ni giới có sự 

hoạt động ngang hàng với nam giới, có đầy đủ quyền và lợi nhƣ nam. 

Bên nam giới có hoà thƣợng nam, thì bên nữ cũng có hoà thƣợng nữ, 

bên nam có độ đệ tử thì bên ni giới cũng có quyền độ đệ tử. Bên nam 

đăng đàn thuyết pháp, làm chủ một tu viện, v.v thì bên ni cũng vậy. 

Bên nam có chứng đắc đến A La hán quả thì bên ni cũng có ngƣời 

chứng quả nhƣ bên nam giới. Để cho ta thấy vấn đề bình đẳng giới 

trong đạo Phật rất rõ ràng và công khai từ xƣa đến nay. Với tinh thần 

bình đẳng này Đức Phật đã cứu khổ cho nữ giới ra khỏi cái thành trì 

kiên cố mà chƣa có ai làm đƣợc.Thứ nữa đức Phật đƣa ra năm giới 

cẩm, trong đó có giới dâm và tà dâm nó cũng đã cứu thoát cho ngƣời 

nữ ra khỏi cái khổ cái nạn của ngƣời đàn ông áp đặt cho đàn bà. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 15 

 Giới của Phật chế ra không phải là sự ràng buộc, mà là sự bảo vệ 

cá nhân mỗi ngƣời nam giới hay nữ giới. Bảo vệ không những cơ thể 

sức khoẻ mà cả tinh thần, trong đó có sự lợi ích cá nhân gia đình và xã 

hội nữa. Ngƣời đời không hiểu cho giới luật Phật là một sự kiềm chế 

không tự do, ngƣợc lại khi chấp nhận giới luật Phật chế ngƣời đó là kẻ 

không những tự do mà vƣợt lên trên cái tự do bình thƣờng mà con 

ngƣời quan niệm.  

 

 

NHỮNG BÀI THƠ VỀ MẸ           

Đôi Lời Về Mẹ  

Dẫu biết rằng  cuộc đời nhƣ giấc mộng Nam Kha, ai cũng phải 

một lần ra đi vĩnh viễn, nhƣng với tình mẫu tử thiêng liêng, giòng máu 

của mẹ lƣu đọng trong thân thể của mỗi đứa con, làm sao các con 

quên đƣợc. 
Hôm nay nhân ngày tuần chung thất để tỏ tấm lòng hiêú kính, 

các đứa con tề tựu về đây làm lễ kỳ siêu hồi hƣớng cho mẹ nhẹ gót 

siêu sanh tịnh độ. 

Những đứa con của mẹ làm sao quên đƣợc hình ảnh của ngƣời 

mẹ thân thƣơng. 

“Cánh cò cõng nắng cõng mưa 

Mẹ con cõng cả sớm trưa cuộc đời” 

Mẹ bƣớc vào đời với tuổi đôi mƣơi, lấy chồng rồi sinh con, 9 lần 

sinh nở là 9 lần ruột đau. Khi con biết đòi ăn , mẹ là ngƣời mớm cho 

con muỗng cháo, khi con đòi ngủ mẹ là ngƣời thức hát ru con, dòng 

sữa mẹ nuôi lớn  con từng ngày, từng tháng ,từng năm, chúng con lớn 

lên trong vòng tay của mẹ. Đâu biết rằng mẹ phải một nắng hai sƣơng, 

nơi đƣờng xa phố vắng, nơi đồng cạn đến đồng sâu, vất vả sớm trƣa 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 16 

mà không hề than vãn, miễn sao mong cho các con mạnh khỏe nên 

ngƣời, các đứa con của mẹ bây giờ đã trọn bề gia thất. 

Vẫn biết rằng tình mẫu tử thiêng liêng, mỗi lần một đứa đi xa là 

một lần mẹ để lòng trông ngóng . Mỗi lần về thăm  mẹ,  tự tay mẹ nấu 

chén cháo miếng cơm, ôi ăn thấy sao mà ngon thế, tấm lòng của mẹ là 

vậy đó. Chúng con vẫn biết thƣơng mẹ, nhƣng chẳng biết đáp đền làm 

sao. Cuộc đời của mẹ 80 năm là một chuổi ngày dài đầy lo âu và trông 

đợi, nào chồng nào con. Mẹ vẫn canh cánh bên lòng một điều mong 

sao cho các đứa con đều mạnh khoẻ bình an vô sự  làm ăn phát đạt. 

Mấy đứa  con lớn lên, mỗi đứa một nơi tìm kế sinh nhai, mẹ một mình 

ở nhà sớm hôm quạnh quẻ trông chờ từng đứa. 

         Thật là :  Mẹ già tóc bạc bao lòng khóc 

                       Đã bao lần khóc chuyện cháu con 

         Dẫu biết rằng vô thƣờng là lẽ thật, nhƣng dòng máu của mẹ đang 

chảy trong thân thể chúng con, chúng con làm sao quên đƣợc. Hôm 

nay nhân ngày chung thất trai tuần của mẹ, chúng con mạo muội bộc 

bạch đôi lời tỏ lòng với mẹ, mong mẹ về đây với chúng con, chứng 

gíam lòng chúng con mà nhận lãnh trai diên.  Ngƣỡng mong chƣ tôn 

đức, chƣ đạo hữu chùa  . . .  

Đồng âm dị khẩu nhất cú nhất kệ hộ niệm cho mẹ chúng con 

đƣợc nhẹ gót tiêu diêu nơi miền CựcLạc.                                                                                                                                                     

Nam mô A Di Đà Phật. 

 
ÂN CƢU MANG 

Thân trọng nhƣ non Thái 

Động tỉnh tợ phong tai 

Áo the đành xốc xếch 

Gƣơng sáng biếng trang đài 
 

ÂN NHƢỜNG KHÔ MẸ NẰM ƢỚT 

Tự mình nằm chổ ƣớt 

Chổ ráo để cho con 

Hai vú phòng đói khát 

Cho con cuộc sống nụ cƣời đầu tiên 

Không còn gì để dành riêng, 

Mẹ là nắng ấm dịu hiền bao dung 

Mẹ ơi nói mấy cho cùng 

Giữa con với mẹ thơ chung một tờ 

Thầm nghe tiếng vọng ầu ơ 

Kiếp tằm dẫu hết dây tơ còn vàng. 
 

Thuở lên ba con tập đi tập đứng 

Mẹ dìu con chập chửng bƣớc trên giƣờng 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 17 

Hai tay ủ gió sƣơng 

Thâu đêm nằm chẳng ngủ 

Nâng niu tựa ngọc vàng 

Những mong con vui vẻ 

Lòng mẹ mới đƣợc yên 
 

ÂN ĐI XA MẸ THƢƠNG NHỚ 

Đi xa lòng mẹ thƣơng nhớ 

Từ hết lòng khôn nhẫn 

Sinh ly dạ đáng thƣơng 

Con đi đƣờng xa cách 

Lòng mẹ chốn tha phƣơng 

Mẹ cho con trọn cả thân ngƣời 

MẸ VÔ CÙNG 

Mẹ là biển thẳm bao la 

Mẹ là dòng suối mẹ là gƣơng trong 

Mẹ là nghĩa cử vô cùng, 

Mẹ là một khối tình chung đời đời 

Mẹ là đất mẹ là trời, 

Mẹ là hơi thở không rời thân con 

Sông dẫu cạn núi dẫu mòn 

Mẹ thƣơng từ thuở con còn trong nôi 

Khi chƣa biết đứng biết ngồi 

Bao cơn đói lạnh trở trời mẹ lo 

Thịt xƣơng này của mẹ cho, 

Mẹ thƣơng không hạn bến bờ mẹ ơi ! 
 

Gối tay bèo dựng kín một chân tƣờng 

Sợ con té trầy da non gót nỏn, 

Con dợm bƣớc đi mẹ cƣời mơn trớn 

Giỏi đi cƣng bƣớc nửa đi cƣng, 

Bƣớc thứ hai từng bƣớc nhỏ ngập ngừng, 

Sợ con té vịn chừng con trẻ, 

Bƣớc ba bƣớc mẹ cƣời nhƣ nứt nẻ, 

Con cũng cƣời rồi quỵ té trên giƣờng, 

Thành gối ôm sụp đỗ trên giƣờng, 

Mẹ hoảng hồn ôm con rồi ve vuốt. 

DÃ TRÀNG XE CÁT 

Vo vo cát trắng , trắng tròn vo 

Xe cát làm chi mãi diển trò, 

Thân phận dã tràng sao luống bận 

Năm năm tháng tháng nhọc nhằn vo 

Năm năm tháng tháng nhọc nhằn vo 

Phô diển công năng chỉ một trò 

Cát trắng vo tròn hƣờn cát trắng 

Ngày ngày sao cứ mãi lo vo, 

Ngày ngày sao cứ mãi lo vo, 

Chẳng biến công phu chẳng đổi trò 

Giác tỉnh nhìn qua cơn giả mộng 

Nhọc chi kiếp kiếp mãi lo vo. 
Nh×n tæ quèc ®Ñp thiªn thu. 

MẸ 

Con không đợi ngày kia khi mẹ mất 

Mới giật mình khóc lóc, 

Những dòng sông trôi đi, 

Có trở lại bao giờ, 

Con hoảng hốt trƣớc thời gian khắt 

nghiệt, 

Chạy điên cuồng qua tuổi mẹ già nua, 

Mỗi ngày qua đi, mỗi giờ đi qua, 

Con bổng thấy ngẩn ngơ, 

Ai níu nổi thời gian, ai níu nổi ? 

Con mỗi ngày một lớn lên, 

Mẹ mỗi ngày thêm già cổi, 

Cuộc hành trình thầm lặng phía hoàng 

hôn 

Con không đợi đến ngày kia 

 

KIẾN BÕ MIỆNG CHÉN 

Miệng chén bò quanh kiến khó phân thân 

Tiếc đâu chân mõi mãi ân cần 

Tƣởng rằng lui tới nên công nghiệp 

Nào biết lại qua luống nhọc thân 

Để lại miệng đời câu nhắc khéo 

Còn ghi ngƣời thế chuyện cƣời rân ! 

Đây gƣơng ngôn ngữ xƣa hàm ẩn 

Nhắn khách nhàn du thử lƣợng cân. 
 

CÔNG CHA 

Cha tôi tuy đã già rồi 

Vẫn còn cặm cuội để nuôi cả nhà 

Canh năm vừa dứt tiếng gà 

Cha tôi lại vác cuốc ra ngoài đồng 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 18 

Có ngƣời cài lên áo cho con một bông 

hồng, 

Mới thoảng thốt nhận ra mình mất mẹ 

Mỗi ngày đi qua đang cài giùm con một 

cái bông hồng 

Hoa thì đẹp cớ sao lòng hoảng sợ. 

 

ĐÔI MẮT CỦA MẸ CHO CON 

Mẹ cho con đôi mắt sáng ngời, 

Để nhìn đời và để làm duyên, 

Đời cho em đôi mắt màu đen 

Để thƣơng để nhớ để ghen để hờn, 

Đôi mắt em là cửa sổ tâm hồn 

Là bài thơ hay nhất là lời ca không viết 

Là tuyệt tác của thiên nhiên 

Mẹ cho em đôi mắt tuyệt vời, 

Giữa dòng đời nhìn rõ đục trong 

Nhìn non cao gọi bóng biển đông 

Sáng nhƣ tia nắng rọi trong sƣơng mù 

Đôi mắt em để nhìn rõ quân thù 

Nhìn tình bạn tƣơi thắm, 

Nhìn ngƣời thƣơng thân thiết 

Công cha bằng biển cha ơi ! 

Nghĩa mẹ nhƣ nƣớc trong nguồn 

chảy ra . 

 

 

BA LÀ GÌ ? 

Ngƣời ta ví Mẹ là thân cò lặn lội 

Ba là gì, con nghĩ mãi chƣa thông 

Ba ơi ba ! tận sâu thẳm đáy lòng 

Con kiêu hảnh Ba là một nhà vĩ đại 

Ba nào phải nhà thiên tài thông thái 

Nông dân thôi, nhƣng sỏi đá cũng thành 

cơm, 

Gắn bó quê hƣơng,vui với ruộng vƣờn 

Thầm ƣớc mong con “công thành danh 

đạt ” 

Mùa Vu Lan về chợt nghe lòng se thắt 

Phận làm con chữ hiếu trả chƣa xong 

Ngày tháng trôi qua ba tóc bạc lƣng còng 

Con sợ lắm Ba ơi có một ngày sẽ đến ! 

Bích Vân 
      Đức Phật có danh hiệu là người chinh phục, là người chiến thắng. Chinh 

phục điều lành chiến thắng điều ác.  



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 19 

SÁM NGUYỆN 

Trƣớc bàn Tam Bảo 

Đèn rạng hƣơng bay 

Cúi đầu chấp tay 

Con xin lạy Phật 

Lòng con thành thật 

Chí nguyện theo Ngài 

Lánh cõi trần ai 

Mong về Tịnh độ 

Thấy đời đau khổ 

Lắm kẻ điêu tàn 

Sống kiếp lầm than 

Vì chƣa giác ngộ 

Nay con đã rõ 

Dầu trể hơn không 

Cố sức gắng công 

Xả thân cầu đạo 

Lánh vòng phiền não 

Núp bóng Từ bi 

Mạn, tham, sân, si 

Con nguyện từ khƣớc 

Lỗi lầm từ trƣớc 

Vì tánh con mê 

Nay con xin thề 

Thành tâm sám hối 

Lấy công chuộc tội 

Con quyết tu hành 

Lánh dữ làm lành 

Vun trồng cội phúc 

Nƣớc nay tuy đục 

Lọc mãi phải trong 

Con nguyện hết lòng 

Bồ đề kiên cố 

Lợi danh cám dỗ 

Chẳng chút động tâm 

Mùi tục bụi trần 

Con nguyền rửa sạch 

Cho lòng thanh bạch 

Cho trí thanh bình 

Chánh niệm phân minh 

Cầu xin chƣ Phật 

Khi con nhắm mắt 

Liền phóng hào quang 

Rƣớc thần thức con 

Đƣa về Tịnh độ 

Nguồn mê bể khổ 

Nghiệp chƣớng luân hồi 

Giải thoát đặng rồi 

Con xin thề nguyền 

Nguyện thành chánh giác 

Nguyện độ chúng sanh 

Đồng thành Phật đạo. 

          Trong cuộc đời nhiều lúc ta đi xa nhà cách vòng tay của mẹ, có 

khi  ta lạc đƣờng đƣợc ngƣời chỉ lối trở về, hoặc khát nƣớc, đói cơm 

hoặc đƣợc ai đó tốt bụng cho một bửa cơm một giấc ngủ qua đêm, qua 

cơn đói khát ta xúc động cảm ơn ngƣời ấy vô cùng. Cái ấn tƣợng đƣợc 

khát cho uống đói giúp cho ăn, lạc đƣờng chỉ lối ấy ta nhớ suốt trong 

cuộc đời và thầm cảm ơn. Nhƣng cha và mẹ cả cuộc đời cho ta cái 

hình hài và sự  ăn, mặc ở v.v thế mà ta chƣa hề cảm ơn và nhớ ơn, mà 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 20 

còn nhiều lúc trách mắng oán hờn cha mẹ nữa. Cha mẹ còn sống mà 

đã thế , cha mẹ đã qua đời ta làm sao đây ?  ? ?  

    

QUAN ĐIỂM   NGHIỆP TRONG ĐẠO PHẬT 

Nghiệp không phải là cố định. Nó có thể được thay đổi tuỳ theo 

sự tác động của nhân duyên. Nhân xấu cũng có thể trổ được quả tốt 

và ngược lại, chứ không nhất thiết là nhân nào quả nấy, hoặc có nhân 

nhưng không có quả . Cho nên quan niệm của nhà Phật về nghiệp là 

một quan niệm mới mẻ và đạo đức. Quan niệm  mới mẻ này là một 

cuộc cách mạng tầng lớp nông nô vốn bị đè nặng bởi bàn tay giai cấp 

thống trị vin vào quyền lực của thần linh .  

Khi nói đến nghiệp là ngƣời ta có hàm ý là xấu, là không tốt. Bởi 

lẽ con ngƣời chỉ ý thức sâu sắc về nghiệp, chỉ khi con ngƣời rơi vào 

một hoàn cảnh bi đát đau thƣơng, một hoàn cảnh trái ngang, chua 

chát,chứ ít ai sung sƣớng mà có ý thức về nghiệp dù đó là nghiệp 

Thiện . 

Đạo Phật nói nghiệp là bao hàm cả 2 lãnh vực Thiện và ác. Là 

nghiệp thiện và nghiệp ác. Thƣờng ngƣời ta hiểu lầm nói đến nghiệp 

là nghĩ đến ác. Cho nên trong cuộc sống hằng ngày, chúng ta thƣờng 

nghe ngƣời ta thốt lên :'' Ôi nghiệp tôi nặng quá, '' hay '' Âu đó cũng là 

cái nghiệp của mình ''.  Và khi nói đến nghiệp là ngƣời ta nghĩ là một 

cái gì khó tránh nhƣ câu thơ của Nguyễn Du . 

                    ''  Đã mang lấy nghiệp vào thân 

                     Cũng đừng trách lẫn trời gần trời xa ''. 

Có nghĩa đã gây ra nghiệp ác rồi thì không có cách gì thay đổi 

đƣợc. Đây là những tƣ tƣởng cục bộ, phản lại giáo lý Nghiệp của Phật 

giáo. Mục đích của đạo Phật là giải phóng con ngƣời ra khỏi đau khổ 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 21 

từ tâm lý đến vật lý, chứ không phải dẫn con ngƣời đến chổ bế tắc 

đƣờng cùng, là an phận thủ thƣờng . 

Nói đến Nghiệp thì ai cũng biết, nhƣng để hiểu đúng về Nghiệp 

thì có lẽ không mấy ai, ngay cả những nhà trí thức, những nhà làm văn 

hoá vẫn có cái hiểu sai lầm về chữ Nghiệp, nhƣ trong cuốn văn hoá 

Tâm linh, tác giả Nguyễn Đăng Duy đã viết: '' ... Đó là những lẽ sống 

hay, nhưng cũng có những lẽ sống không hay mà lâu nay là từ Phật 

giáo. Đó là Định mệnh nghiệp kiếp, đã mang lấy nghiệp vào thân, 

''đời là bể khổ'', khiến con người dễ an phận, dễ cam chịu nhẫn nhục, 

không khuyến khích con người vươn lên sáng tạo ''. 

Qua nhận định trên có thể có nhiều ngƣời gật gù cho là đúng, 

nhƣng hiểu chữ Nghiệp thuần tuý theo đạo Phật thì chúng ta sẽ có cái  

nhìn khác hơn, mới mẻ hơn, tích cực hơn và lạc quan hơn. Sở dĩ 

chúng tôi nói hiểu chữ Nghiệp theo thuần tuý Phật giáo là vì có nhiều 

ngƣời đánh đồng chữ '' Nghiệp'' với chữ '' Định mệnh '', '' Thiên mệnh'' 

hay '' Số phận'' '' Tiền định'' của một vài tƣ tƣởng khác, không phải của 

Phật giáo. 

Định mệnh hay tiền định là những mệnh lệnh thiêng liêng nào đó 

áp đặt lên con ngƣời, lên thân phận con ngƣời, hay nói cách khác, mỗi 

ngƣời sinh ra trên đời đều bị qui định bởi một hoàn cảnh sống nào đó, 

do một vị thần linh nào đó định đoạt. Con ngƣời hoàn toàn bất lực và 

thụ động trƣớc hoàn cảnh số phận:  '' Bắt phong trần phải phong trần, 

cho thanh cao mới đƣợc phần thanh cao''. Con ngƣời chủ trƣơng 

thuyết định mệnh, tin có một năng lực thiêng liêng nào đó mà họ 

không thể hiểu nổi đã chi phối cuộc đời họ, xuất phát từ ý tƣởng này, 

con ngƣời dễ dàng buông xuôi đời mình, mặc cho đời mình ra sao 

cũng đƣợc và cũng từ ý tƣởng này, thuyết định mệnh trở thành điểm 

tựa cho những ngƣời thiếu quyết tâm, thiếu nghị lực và thiếu hẳn ý 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 22 

chí. Định mệnh hay tiền định là vậy, còn Nghiệp theo Phật giáo thì sao 

? 

    '' Nghiệp ''  theo Phật giáo là những hành động có tác ý. Thực ra 

những hành động không có tác ý không phải không tạo thành nghiệp, 

nhƣng mức độ nghiệp quả của nó rất yếu, có khi không đủ sức để tạo 

thành nghiệp quả.  Hơn nửa, đạo Phật rất chú trọng đến ý tƣởng con 

ngƣời. Theo Phật giáo, ý là quan trọng, ý làm chủ mọi hành động và 

lời nói của con ngƣời, cho nên trong 3 nghiệp, ý nghiệp là nặng nhất. 

Kinh Pháp cú nói : ''ý hết sức tối cao, ý dẫn đầu các pháp, ý làm chủ, ý 

tạo tác, nếu với ý thanh tịnh, nói lên hay hành động an lạc bước theo 

sau như bóng không rời hình; nếu với ý ô nhiễm, nói năng hay hành 

động, khổ não bước theo sau, như bánh xe đi theo chân con vật kéo xe 

''. 

Hành động có tác ý rất quan trọng, hoàn cảnh sống của mỗi 

ngƣời đều bị quy định bởi hành động có tác ý của chính mình: '' Là 

cùng đinh không phải do sinh trƣởng, là Bà la môn không phải do sinh 

trƣởng. Do hành động ngƣời này là cùng đinh, do hành động ngƣời 

kia là Bà la môn ''.  Theo Phật giáo, trái ngƣợc với quan niệm về '' 

Thiên mệnh '' ''định mệnh '' hay '' số phận '' của một vài học thuyết 

khác. Nếu nhƣ quan niệm về Thiên mệnh và định mệnh tƣ duy thần 

quyền và huyền bí thì quan niệm về nghiệp của Phật giáo mang tƣ duy 

nhân quyền và cụ thể. Nếu nhƣ thiên mệnh và định mệnh khƣớc bỏ 

mọi nổ lực và trách nhiệm về hoàn cảnh sống của con ngƣời thì 

nghiệp, theo Phật giáo đã khích lệ họ nổ lực và đặt họ vào những trách 

nhiệm về hoàn cảnh sống của họ. Hoàn cảnh sống của mỗi ngƣời ra 

sao thì chính mỗi con ngƣời phải chịu trách nhiệm về hoàn cảnh sống 

đó mà không phải đổ lỗi cho bất cứ ai, bất cứ quyền lực nào, một đấng 

tối cao nào hay một vị thần linh nào. Hoàn cảnh sống của mỗi ngƣời 

ra sao thì do chính mỗi ngƣời tự tạo lấy, hoặc là hành động trong quá 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 23 

khứ, hoặc là hành động trong hiện tại. Hành động trong quá khứ có 

thể là những hành động trong nhiều kiếp trƣớc. Tuy nhiên, cuộc sống 

của con ngƣời trong kiếp hiện tại không hoàn toàn bị quy định bởi 

kiếp trƣớc, bởi nếu hoàn toàn bị quy định bởi kiếp trƣớc thì ngƣời ngu 

dốt mãi mãi ngu dốt, ngƣời hung ác mãi mãi hung ác, ngƣời nghèo 

khổ mãi mãi là nghèo khổ, ngƣời nô lệ mãi mãi là nô lệ  sao ?    

Hơn nửa,Nghiệp không phải là cố định. Nó có thể đƣợc thay đổi 

tuỳ theo sự tác động của nhân duyên. Nhân xấu cũng có thể trổ đƣợc 

quả tốt và ngƣợc lại, chứ không nhất thiết là nhân nào quả nấy, hoặc 

có nhân nhƣng không có quả . Cho nên quan niệm của nhà Phật về 

nghiệp là một quan niệm mới mẻ và đạo đức . Quan niệm mới mẻ này 

là một cuộc cách mạng tầng lớp nông nô vốn bị đè nặng bởi bàn tay 

giai cấp thống trị vin vào quyền lực của Thần thánh . 

Trở lại thời Đức Phật, ta thấy xã hội Ấn  Độ bấy giờ có 4 giai 

cấp: Bà la môn, Sát đế lợi, Phệ xá và Thủ đà la . Chính đức Phật là 

ngƣời lên án chế độ ấy và kêu gọi bình đẳng cho con ngƣời: '' Là cùng 

đinh không phải do sinh trƣởng, là Bà la môn không phải do sinh 

trƣởng. Do hành động ngƣời này là cùng đinh, do hành động ngƣời 

kia là Bà la môn''. Đức Phật nói thêm : '' Ngƣời nào đủ trí đức thì 

ngƣời đó tối thắng giữa nhơn thiên ''. Do vậy, bảo rằng Phật giáo nêu 

lên quan điểm về nghiệp là để an ủi con ngƣời, khuyên con ngƣời chịu 

đựng là không đúng. Đành rằng, trong cuộc sống, có những lúc con 

ngƣời rơi vào hoàn cảnh '' lực bất tòng tâm '' thì họ cũng cảm thấy dễ 

chịu hơn với thuyết nghiệp này. Tuy nhiên, không phải vì những 

trƣờng hợp cá biệt nhƣ vậy mà cho rằng quan điểm về nghiệp của nhà 

Phật là tiêu cực. Nét chủ đạo trong thuyết nghiệp của nhà Phật luôn 

khích lệ con ngƣời nổ lực vƣơn lên, chuyển hoá hoàn cảnh, chuyển 

hóa đời mình, làm cho đời mình ngày một hoàn thiện hơn. Nếu có ai 

đó vì ý chí yếu kém, không nổ lực hành động để chuyển hoá hoàn 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 24 

cảnh, chuyển hoá đời mình, mà cam chịu đổ lỗi cho nghiệp quá khứ 

đời trƣớc thì đó là lỗi tại họ, chứ thuyết nghiệp của nhà Phật không 

dạy họ nhƣ thế. Một ngƣời nghèo khổ, với sự nổ lực, cần cù làm lụng 

của họ, cũng có thể trở nên giàu có. Tƣơng tự vậy, một ngƣời ít thông 

minh nhƣng với sự chăm chỉ học tập thì anh ta cũng có thể trở nên 

một ngƣời thông minh. Ngƣợc lại, một ngƣời giàu có nhƣng anh ta 

suốt ngày chơi bời nhậu nhặt, cờ bạc thì cũng trở nên ngƣời nghèo 

khó, một ngƣời sinh ra có bẩm tính thông minh nhƣng nếu không chịu 

học tập, nghiên cứu thì cũng không thể trở nên ngƣời tài, ngƣời giỏi 

đƣợc . 

Vì thế, nghiệp theo Phật giáo ta có thể chuyển hoá đƣợc, làm chủ 

đƣợc. Ta chuyển hoá đƣợc bằng cách phải nổ lực ý chí mạnh mẻ, phải 

có sự cố gắng mạnh mẻ, do đó, trong sự báo ứng của nghiệp, sự cố 

gắng và sự thiếu cố gắng giữ một vai trò chính yếu. Có thể nói, tất cả 

những thành công đều phải trải qua một sự cố gắng nhất định nào đó, 

một khi có sự cố gắng thì nghiệp bắt đầu thay đổi. Tuy rằng, có những 

trƣờng hợp '' lực bất tòng tâm'' nhƣ nói ở trên. Ở những trƣờng hợp 

này, có thể nghiệp nhân quá lớn, có đủ thời gian cho nhân duyên hội 

tụ để trổ quả, do đó, ngƣời thọ loại quả báo này không đủ sức để 

chuyển nó nữa, vì quá lớn và quá cận kề . 

      Do đó, chúng ta phải luôn nổ lực sống hƣớng thiện khi tuổi còn 

xuân, khi sức còn khoẻ, đừng bao giờ đợi nƣớc đến chân mới nhảy, 

nhƣ thế thì không kịp. Khi trong tâm có sự bao dung, rộng lƣợng, 

nhân từ thì dù nghiệp quả có  đến, sức ảnh hƣởng của nó lên cuộc 

sống của chúng ta không đáng kể. Ngƣợc lại, trong tâm có sự ích kỷ, 

xấu xa nhỏ mọn thì khi nghiệp quả đến, dù là nghiệp quả nhỏ, cũng 

tác động lên cuộc sống của chúng ta đáng kể . 

Đức Phật ví dụ :cùng một nắm muối, nếu bỏ vào trong một ly 

nƣớc thì nƣớc trở nên mặn đáng kể, nếu bỏ vào trong một thau nƣớc 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 25 

thì nƣớc mặn tƣơng đối ít hơn, còn nếu bỏ vào một hồ nƣớc thì độ 

mặn của muối trở nên không đáng kể, nƣớc có thể dùng uống đƣợc. 

Do đó, vấn đề khích lệ con ngƣời là phải tạo cho mình một hồ nƣớc 

bao dung, khoan hoà, rộng lƣợng và nhân từ. Mỗi ngƣời tạo đƣợc cho 

mình một hồ nƣớc khoan dung, rộng lƣợng, vị tha và nhân từ nhƣ thế 

thì xã hội này sẽ vơi đi nghiệp quả khổ đau, bất hạnh nhiều lắm. 

Tóm lại, chữ Nghiệp theo  Phật giáo, là những yếu tố do chính 

con ngƣời tạo ra và dĩ nhiên, con ngƣời thừa hƣởng, đối với những 

hành động tốt, hoặc chịu lấy, đối với những hành động xấu, kết quả 

của nó. Tuy nhiên, con ngƣời không hẳn phải gặt hái hết những gì 

mình đã tạo ra, bởi nghiệp mang tính chất duyên sinh. Vì nghiệp mang 

tính chất duyên sinh cho nên ở nghiệp ta không thể tìm đâu ra một 

nguyên lý định tính nào của nghiệp. Con ngƣời thay đổi thì nghiệp 

thay đổi, cho nên Phật giáo bảo tu là chuyển nghiệp là vì vậy . 

                                            Hoàn Nguyên  (Nội San Pháp luân PL : 2548 )     

           

CÔNG NĂNG CỦA GIỚI THỂ 

 Công năng của giới thể giúp cho hành giả tu tập ngăn trừ các 

việc ác phát sanh các hạnh lành, giúp hành giả luôn luôn sống đúng 

với giới luật. Sau khi thọ giới nếu gặp phải hoàn cảnh nhân duyên gần 

nhƣ phá giới, công năng của giới thể giúp cho hành giả có thể tự đấu 

tranh tự bảo vệ sự thanh tịnh. Hoặc giả đã vi phạm có khả năng gắn 

gƣợng vƣơn lên để phục hồi sự thanh tịnh. 

 Giới thể là một mạch truyền thừa vô biểu sắc pháp của chƣ sƣ 

truyền thọ cho nhau đó là công đức sở huân. Nghĩa là khi phát tâm 

lãnh thọ giới pháp, trong thâm tâm ngƣời ấy phát sinh tƣ niệm về việc 

giữ giới, tƣ niệm ấy chuyển thành một nguồn năng lƣợng tiềm tàng 

trong tâm lý ngƣời tu học, năng lƣợng này gọi là vô biểu sắc pháp, là 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 26 

một loại pháp biểu hiện trong tâm lý con ngƣời mà không có màu sắc 

hình tƣớng. Nhƣng nó có công năng hoạt bát giúp hành giả phòng phi 

chỉ ác , tức nó có công năng giúp ngƣời tu học từ bỏ các việc ác phát 

triển các hạnh lành- Cái năng lƣợng này gọi là giới thể. 

 Muốn có giới thể phải phát đại tâm, thọ trì giới pháp. Khi phát 

tâm thọ trì giới pháp, giới tử phải chí thành tha thiết cầu đƣợc thọ giới 

(nhƣ đói cầu ăn, khát cầu uống)đối trƣớc giới sư nói lên lời phát 

nguyện, giới sƣ phải thanh tịnh, đạo tràng trang nghiêm, tăng thêm 

tâm lý cho ngƣời thọ giới, đủ 3 yếu tố, giới tử chí thành, giới sƣ thanh 

tịnh, đạo tràng trang nghiêm, giữa lúc thầy truyền trò thọ, nó sẽ phát 

sinh trong cơ thể giới tử tƣ niệm về việc thọ giới giữ giới, ngay lúc ấy 

một nguồn năng lƣợng phát sinh và vận chuyển trong tâm lý giới tử từ 

đây về sau, sau khi thọ giới rồi năng lƣợng này làm cho giới tử trở 

thành một con ngƣời khác; không phải khác hẳn nhƣng nó đã thay đổi 

quan điểm tâm tƣ thái độ và quan điểm về cuộc sống của giới tử, 

nguồn năng lƣợng này giọi là giới thể. 

 Giới thể này đƣợc truyền thừa trực tiếp từ Đức Phật, chƣ sƣ 

truyền thọ cho nhau mà có, khi ta thọ giới là thọ cái giới thể này, thọ 

nhận giới thể là thọ nhận pháp thân Phật (hay nạp thọ pháp thân Phật) 

vào trong tâm tánh của mình. Pháp thân Phật hoà nhập với pháp thân 

của ta tạo nên giới thể, giới thể này gọi là vô biểu sắc pháp còn gọi là 

vô tác sắc pháp.Từ giới thể vô biểu này mà khẩu nghiệp, thân nghiệp 

của hành giả biểu hiện thành giới hạnh.Khi giới thể đã thành tựu tự 

nhiên các oai nghi đều phù hợp với luật nghi.Sao gọi giới thể vô 

tác.Vì khi giới thể đã thành tựu rồi, mọi suy nghĩ mọi hành động đều 

đƣợc giới thể âm thầm chi phối phù hợp với giới luật với chánh 

pháp.Không nghĩ việc thiện mà mọi việc làm đều thiện, không nghĩ ác 

mà mọi việc làm đều không tổn hại.  



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 27 

 Pháp thân Phật tiếp thông với pháp thân sẵn có của mình, là dẫn 

đạo sƣ phát minh hoặc chứng ngộ tự tánh của mỗi ngƣời, cho nên 

ngƣời thọ giới rồi lại phá giới là đồng với phá pháp thân Phật, vì thế 

tội lỗi rất lớn. Ngƣời không có thọ giới tuy làm ác nhƣng chẳng gọi là 

phá giới, bản thân ngƣời làm ác tuy có tội nhƣng mức độ tội lỗi không 

nặng bằng ngƣời thọ giới mà phá giới. 

 Trên con đƣờng tu học không thể không có giới thể, vì giới thể 

là năng lƣợng giúp hành giả phòng phi chỉ ác, nguồn năng lƣợng này 

nó có sức giúp con ngƣời giữ giới mạnh hơn, nhờ đó mà đƣợc thanh 

tịnh. Từ giới thanh tịnh phát sinh ra Định và Tuệ, có trí tuệ mới giác 

ngộ giải thoát thành Phật.Nhờ có giới thể mà hành giả kiềm chế đƣợc 

các điều ác hoá giải đƣợc những nghiệp báo oan khiên. Nhờ có giới 

thể mà các oai nghi đi, đứng, nằm, ngồi đều phù hợp với luật nghi. 

Nhờ có giới thể kiến tạo con ngƣời có một tƣ cách đáng kính, đáng 

thƣơng. Nhờ có giới thể mà phòng hộ các tánh tội đƣợc thanh tịnh, có 

giới thể mới có giác ngộ thành Phật. 

 Các tôn giáo khác không có giới thể vì không có sự truyền thừa, 

không có tu chứng nhƣ Phật thừa.Họ chỉ tuân giữ giới luật theo hình 

thức hoặc tuân giữ theo mệnh lệnh của đấng Thƣợng đế, thần linh, 

không hình thành đƣợc một sự luân lý nhƣ Phật thừa.(ví dụ: giới pháp, 

giới thể, giới hạnh,giới tƣớng). Nếu không có giới thể phòng hộ thì 

hành giả sẽ dễ dàng phá giới, không có giới thể hành giả khó ngăn 

ngừa các điều tội lỗi và đình chỉ các việc ác của thân nghiệp khẩu ý. 

Không có giới thể hành gỉa không điều chỉnh đƣợc hành vi của mình 

đúng với luật nghi và sự trì giới của hành giả sẽ không tha thiết, không 

sâu sắc, ruĩ nhƣ phá giới hành giả sẽ không ân hận, không tâm sợ hải, 

không tâm sám hối.Vì vậy trên đƣờng tu học hành giả cần phải có giới 

thể. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 28 

 Các tôn giáo khác giữ giới để cầu sự sủng ái của Thƣợng đế, vì 

mục đích cầu sanh thiên quốc sau khi chết. 

 Hành giả tu học giữ giới trƣớc hết mong ra khỏi lƣới mê của ngũ 

dục là thoát khổ đƣợc vui chân thật, mong thoát khỏi nghiệp báo luân 

hồi cuối cùng đạt mục đích thành Phật.Vậy thọ giới của Phật, giữ giới 

của Phật là để làm Phật chứ không việc gì khác, cho nên nơi thọ giới, 

đàng tràng thọ giới gọi là ''tuyển Phật trƣờng'' là cái trƣờng tuyển chọn 

ngƣời làm Phật vậy. 

 Năng lực giới thể còn giúp hành giả ngăn ác sanh thiện, tạo 

phƣớc giải toả mọi phiền trƣợc, hoá giải đƣợc ác nghiệp không may 

rơi vào hoàn cảnh gần nhƣ phá giới, giới thể sẽ giúp tự điều phục đƣợc 

sự thanh tịnh, giới thể sẽ hƣớng dẫn nghiệp thức con ngƣời lúc lâm 

chung an vui tự tại, sau khi chết nhờ thế đời sống kế tiếp có sự thanh 

tịnh có sự thanh thoát và cao thƣợng hơn, không rơi vào khổ thú, mà 

hƣởng cảnh giới Niết bàn thanh tịnh. 

 Cho nên giới kinh nói rằng ngƣời mà giữ giới thanh tịnh thì 

đƣợc hƣởng những điều vui. 

 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 29 

Ngƣời trí nhiều Định Huệ. 

Thọ trì đƣợc pháp này 

Lúc chưa thà nh Phật 

Đƣợc hƣởng 5 điều lợi 

Một là thập phƣơng Phật 

Thƣơng tƣởng hộ trì luôn 

Hai là lúc lâm chung 

Chính niệm lòng vui vẻ 

Ba là sinh ở chỗ nào 

Cùng Bồ Tát làm bạn 

Bốn là những công đức 

Giới độ đều thành tựu. 

Năm đời này và đời sau 

Đủ giới và phƣớc Huệ 

Đây là các Phật tử 

Ngƣời trí khéo nghĩ lƣờng 

Kẻ trƣớc tƣớng chấp ngã 

Không thể đƣợc pháp này. 

Giới kinh lại nói rằng 

Kẻ trí khéo hộ giới 

Sẽ đƣợc 3 điều vui 

Danh thơm và lợi dƣỡng 

Sau khi chết sanh thiên 

Hãy quán sát điều này 

Bậc trí siêng hộ giới 

Giới tịnh sanh trí tuệ 

Thành tựu đạo tối thƣợng. 

Nhƣ chƣ Phật quá khứ 

Và chƣ Phật vị lai 

Các Thế Tôn hiện tại 

Đấng chiến thắng khổ đau 

Thảy đều tôn kính giới 

Đấy là pháp chƣ Phật, 

Nếu ai vì tự thân 

Mong cầu nơi Phật đạo 

Hãy tôn trọng chánh pháp 

Đây là lời chƣ Phật. 

 

VÀI Ý NGHĨA CỦA ĐẠO ĐỨC 

 Đạo đức là yêu cầu ban đầu của sự tu hành, và cũng là sự biểu 

hiện cuối cùng của một vị thánh. Nói đến đạo đức trong đó nó có thể 

làm cho ta đau nhứt khi vài điều chạm phải đến tim mình và cũng có 

thể vui nhƣ gặp hội, khi một vài điều trong đây nâng bƣớc chân mình. 

 Chúng ta cuối đầu đảnh lễ các vị thánh đã cho ta những câu 

chuyyện đẹp về cuộc đời các ngài. Một câu chuyện đƣợc kể trong 5-

10 phút lại chính là kết quả của suốt một cuộc đời khổ nhọc của các 

ngài. Những tấm gƣơng cao cả ấy đã sƣởi ấm biết bao trái tim con 

ngƣời qua nhiều thời đại. Qua sự học tập đạo đức khiến cho con ngƣời 

phấn khởi loại trừ những tập khí xấu, hối hận khi thấy lỗi, hoặc vui 

mừng khi tìm thấy đƣợc hƣớng đi. 

 Trong đạo Phật nói đến đạo đức tức là nói đến tinh thần giới 

luật. Vậy đạo đức là gì, đạo đức là những khuynh hƣớng tốt trong tâm 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 30 

lý con ngƣời, mà những khuynh hƣớng đó biểu hiện qua lời nói và 

hành vi bên ngoài khiến cho mọi ngƣời xung quanh ta đƣợc chuyển 

hoá, đợc an vui đƣợc lợi ích. 

 Nhƣ vậy đạo đức là một loại tâm lý tốt đƣợc ẩn núp bên trong 

con ngƣời, nhƣng đƣợc đánh giá bằng sự biểu hiện ra ở bên ngoài. 

Chúng ta khẳng định đạo đức không phải là hành vi hay lời nói bên 

ngoài. Đạo đức chi phối hành vi và lời nói bên ngoài, đạo đức là gốc 

của những hành vi, lời nói tốt đẹp bên ngoài. 

 Ngƣời có nội tâm tràn đầy đạo đức thì luôn luôn bị thúc đẩy phải 

đối xử tử tế với mọi ngƣời, phải đem an vui lợi ích đến cho mọi ngƣời. 

Nếu chúng ta không thấy mình xấu, nhƣ không hề bị thúc đẩy phải cƣ 

xử tốt với mọi ngƣời thì hãy biết rằng mình chƣa có đạo đức sâu sắc. 

Khuynh hƣớng vị tha đƣợc xem là khuynh hƣớng đạo đức, vì khuynh 

hƣớng đó luôn khiến chúng ta quan tâm đến những ngƣời khác, thậm 

chí còn hơn bản thân mình nữa. 

 Có nhiều ngƣời bảo rằng đạo Phật là hƣ vô chủ nghĩa, là ảo 

huyền sống bám xã hội. Không làm ra của vật chất, không an ban tế 

thế, có giá trị gì mà phải quan tâm. Đạo Phật đã đóng góp gì cho đời? 

 Đạo Phật đã đóng góp cho đời bằng việc giáo hoá đạo đức và sự 

bình an nội tâm. Đó là cách để đạo Phật khẳng định vị trí của mình 

trong xã hội, là cách để mọi ngƣời thấy rằng cái lợi ích mà đạo Phật 

đem đến cho cuộc đời, tuy vô hình nhƣng giá trị thật lớn lao, không 

thể đem so sánh với của cải vật chất đƣợc. 

 

ÁC MA 

“Ác ma” là kẻ ác ý hay tâm lý xấu ác đƣợc nói trong kinh Phật 

nhƣ là một năng lƣợng đen tối xấu xa, đối lập với sự thật, đối lập với 

sự hiền thiện giác ngộ, đi ngƣợc với đƣờng hƣớng giải thoát an lạc, 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 31 

chúng tồn tại dựa trên tà kiến và dục vọng. Theo những gì mô tả thì ác 

ma có hai loại, ác ma bên ngoài và ác ma bên trong. Ác ma bên ngoài 

là kẻ ác ý hay một năng lƣợng xấu ác tồn tại ở bên ngoài con ngƣời. 

Ác ma bên trong tức là tâm lý xấu ác ( tham,sân, si) tiềm ẩn bên trong 

mỗi ngƣời. Do cùng tính chất là một dòng năng lƣợng xấu ác, ác ma 

bên ngoài có thể gặp gỡ hoà nhập với ác ma bên trong hay ngƣợc lại. 

Khi cả hai cùng bắt nhịp và hoà nhập với nhau, thì năng lực xấu ác 

của chúng càng tăng lên gấp bội.  

 Do bản chất mê lầm xấu ác của nó, sự hiện diện của ác ma là tai 

hoạ lớn cho con ngƣời. Nó đe doạ sự sống ổn định, quấy rầy tâm tƣ, 

làm cho con ngƣời trở nên mê loạn rơi vào tà đạo dẫn đến các kết cục 

khổ đau. Trong kinh Phật nói cho chúng ta biết ác ma rất tinh khôn 

trong việc đi tìm đồng minh của nó để làm hại ngƣời hiền lành. Nó 

biết rõ không thể nào xâm hại ngƣời khác nếu nó không bắt tay đƣợc 

với đồng minh của nó ở bên trong ngƣời ấy, tức là tâm lý xấu ác tiềm 

ẩn bên trong mỗi ngƣời. Vậy nó thƣờng dùng các chiêu bài khác nhau 

để kích thích khiến cho kẻ đồng minh ở bên trong của nó vực dậy 

cùng bắt nhịp với nó. Khi nào nó làm đƣợc điều đó thì nó đắc thắng, 

nghĩa là khi nào nó khiến cho tâm tƣ ngƣời nào đó trở nên dao động 

mê loạn rơi vào tham dục hay sân hận thì bấy giờ nó có cơ hội chi 

phối và làm hại ngƣời ấy. Nhƣng khi nào nó không làm lay động đƣợc 

tâm tƣ của ngƣời khác thì nó thất vọng bỏ đi. 

 Ác ma thƣờng dùng hia chiêu bài thuận và nghịch để quấy phá 

ngƣời tu học ngƣời hiền đức. Hai chiêu bài mà ác ma thƣờng dùng để 

nhiểu hại ngƣời khác đó là dùng lời lẽ chọc tức, nói xấu khiến ngƣời 

khác nổi giận đi đến phẩn nộ mất hết tự chủ, hoặc dùng lời ngon tiếng 

ngọt tán thán ca ngợi khiến ngƣời ấy sinh tâm hoan hỷ thoả mãn mà 

rơi vào tự kiêu tự đại phóng dật. Đây là hai chiêu bài tấn công của ác 

ma, rất dễ khiến cho ngƣời khác trở nên mê loạn thay đổi tâm tánh, 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 32 

nghĩa là khiến cho ngƣời ấy rơi vào bực tức phẩn nộ, bất mãn hoặc rơi 

vào tham đắm tự mãn không giữ đƣợc tâm tỉnh táo sáng suốt. Khi 

ngƣời nào không nhận ra ý đồ xấu xa của ác ma mà rơi vào một trong 

hai trạng thái nhƣ là tự rơi vào cạm bẩy đen tối của ác ma, bị ác ma 

xâm nhập chinh phục phải làm theo ý ác ma muốn. 

 Trái lại ngƣời nào giữ đƣợc tâm sáng suốt an tịnh không khởi 

tham lam hay sân hận trƣớc các chiêu bài tấn công của ác ma thì ác 

ma không có cơ hội xâm nhập chinh phục, không rơi vào cạm bẩy của 

ác ma. 

 Để đối trị với ý đồ đen tối mà ác ma xâm nhập và tổn hại. Đức 

Phật dạy hảy sống tỉnh thức, sống quán bất tịnh trên thân, nhàm chán 

bất khả lạc đối với tất cả thế gian, quán tánh vô thƣờng đối với tất cả 

hành. Thứ đến nhằm đối trị với sức tấn công của ác ma, là phải thực 

tập tu hạnh từ bi hỷ xả để đối trị tâm giận dữ bất mãn trong trƣờng 

hợp bị ác ma chỉ trích nói xấu và thực hành các phép quán bất tịnh, 

nhàm chán, bất lạc, vô thƣờng vô ngã đối với tự thân và hết thảy mọi 

thứ trên thế gian nầy, nhằm đối trị chứng tham dục, tự mãn trong 

trƣờng hợp đƣợc ác ma dùng lời ngon ngọt tán thán ca ngợi. Các pháp 

tu trên có tác dụng giữ cho tâm đƣợc thăng bằng, thanh tịnh, sáng 

suốt, không bị tham hay sân chi phối, nên đƣợc gọi là pháp môn “ làm 

cho ác ma không thấy đƣờng đi lối về ” ( nghĩa là ác ma không tìm 

thấy dấu vết nhiểm ô của tâm thức tham hay sân, để có cơ hội xâm 

nhập nhiểu hại ). 

 Nhìn chung, chúng ta khó nhận diện và chuyển hoá ác ma bên 

ngoài, nhƣng mỗi ngƣời có thể nhận diện và hoá giải ác ma bên trong 

mình. Nghĩa là có thể nhận ra các tâm lý xấu ác, tham đắm hay sân 

giận dấy khởi đều do điều kiện thuận duyên hay nghịch cảnh đến từ 

bên ngoài và nổ lực hoá giải các tân lý xấu ác bằng các phƣơng pháp 

thích hợp. Ác ma bên ngoài là đáng sợ nhƣng không nguy hiểm bằng 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 33 

ác ma bên trong. Dù có nhiều ác ý và thủ thuật ác ma bên ngoài không 

làm gì đƣợc, nếu nó không tìm đƣợc kẻ đồng minh là ác ma bên trong 

cùng bắt nhịp với nó. Ác ma hiện hửu và lớn mạnh dựa vào tà kiến và 

dục vọng, nghĩa là một năng lựợng xấu ác do nhân duyên sinh cần có 

thức ăn là tà kiến và dục vọng làm duyên mới tồn tại và hành hoạt. Vì 

vậy nó không tìm đƣợc nguồn năng lƣợng duy trì thoả đáng, tham, 

sân, si thì nó không có khả năng tồn tại để gây nhiểu hại.  Nhờ học hỏi 

Phật pháp, ngƣời con Phật hiểu rõ nguyên lý sinh diệt này của hết thảy 

mọi sự kiện và hiện tƣợng nên không thắc mắc hay phản ứng trƣớc 

các điều kiện thuận duyên hay nghịch cảnh do vô minh và dục vọng 

(ác ma) tạo nên, chỉ lo giữ tâm cho trong sáng sạch để thấy rõ bộ mặt 

thật của ác ma và để không tiếp tay cho ý đồ xấu ác của nó. Nhận diện 

các tâm lý xấu ác, tham,sân, si tiềm ẩn trong chính mình, để khắc phục 

và hoá giải chính là nhận ra bộ mặt không thân thiện của ác ma và 

ngăn chận đƣợc ý đồ xấu ác của nó. 

                   ( Kinh Trung Bộ -Phẩm Hàng Ma ) VHPG số: 116-   11/2010. 

     

TĂNG BAN TRONG THỜI LÝ TRẦN 

 Các bộ máy nhà nƣớc trƣớc thời Lý tuy biết cách trọng dụng tài 

năng của các bậc tu hành, nhƣng chƣa biết tập hợp họ vào một tổ chức 

hẳn hoi, cho nên trí tuệ của họ chƣa thực sự đƣợc khơi dậy mạnh và 

chƣa đƣợc khai thác hết . Đó là hạn chế chung- hạn chế tất yếu của 

buổi ban đầu thiết lập nền tự chủ, hạn chế bao trùm với toàn bộ đội 

ngũ quan lại và xuyên suốt nhiều đời trị vì. Hạn chế này đƣợc nhà Lý 

và nhà Trần khắc phục đem lại hiệu quả rất tốt. Đây là bƣớc phát triển 

nổi bậc nhất của quan chế thời Lý Trần. 

 Sự ra đời và tồn tại trong nhiều thế kỷ qua của Tăng ban thực sự 

là một bƣớc tiến. Triều đình không những  chỉ bày tỏ thái độ trọng 

vọng đối với các bậc tu hành mà còn biết tập hợp họ và biết trân trọng 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 34 

lắng nghe tiếng nói chân thành của họ, biết khôn khéo tìm cách khai 

thác tài năng đa dạng của họ, ích nƣớc lợi dân quả thật không nhỏ. 

Nhƣ sự nhận định của Bảng Nhãn Lê Văn Hƣu (1230-1322) : “ thì 

trong điều lợi lại có thêm điều lợi nữa”. 

 Tăng ban gồm có cả nhà sƣ và đạo sĩ, nhƣng trên thực tế thì tỷ lệ 

nhà sƣ luôn chiếm tỷ lệ cao hơn. Vai trò và vị trí của Tăng ban trong 

bộ máy nhà nƣớc nhƣ thế nào ? 

 - Tăng ban là cơ  quan chuyên trông coi các hoạt động của đời sống tâm linh. 

-  Tăng ban là cơ quan chịu trách nhiệm truyền giảng kinh sách và phép giữ đức 

- Tăng ban là cơ quan quản lý các hoạt động của GHPG và đạo giáo. 

-Tăng ban là cơ quan quy tụ các cố vấn của triều đình. 

 

 

NHỮNG ĐẶC ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO 

Phật giáo nhƣ ánh sáng mặt trời chiếu khắp thế gian mà không 

trở ngại, tất cả chúng sanh nƣơng nhờ ánh sáng mà phát triển mà tồn 

tại. Chúng ta có thể căn cứ vào một số điều sau mà biết đƣợc những 

đặc điểm của Phật giáo . 

Đặc điểm thứ nhất : Là “ in nhƣ sự thật ”, trong Phật giáo từ lý 

thuyết, phƣơng pháp và kết quả đều hợp lý, đều nhƣ thật. Phật giáo 

không chen chủ quan của mình vào trƣớc hay trong khi suy nghiệm sự 

thật, và chân lý của đạo Phật là lời kết luận sau sự suy nghiệm chung 

thực ấy. Đạo Phật chỉ thấy và chỉ nói sự thật và sự vật, không thêm 

không bớt, cho nên đạo Phật cũng gọi là Đạo Nhƣ thật. 

Đặc điểm thứ hai:  “ Tôn trọng sự sống  ”. Không sát sanh và 

ăn chay là những điều tƣợng trƣng cụ thể cho những đặc điểm ấy. Đạo 

Phật xem sự sống trên tất cả. Giết sự sống để nuôi sự sống là mê muội, 

vì tham sống nên hại sự sống gọi là vô minh. Đạo Phật đặc biệc chú 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 35 

trọng và nêu cao chủ nghĩa lợi tha, nhƣng chữ lợi ấy là phải hƣớng về 

mục đích tôn trọng sự sống. 

Đặc điểm thứ ba: Là thừa nhận : “ sự tƣơng quan sinh tồn ”. 

Đạo Phật dạy cho ngƣời ta thấy ở đời phải tự lập chứ không phải biệt 

lập. Vũ trụ là một lò tƣơng quan, không có gì là trung tâm, không có 

gì là phụ thuộc, hay ngƣợc lại. 

Đặc điểm thứ tƣ :  Đạo Phật xác nhận “ con ngƣời là trung tâm 

điểm của xã hội loài ngƣời ”. Đạo Phật không nói duy tâm, không nói 

duy vật, mà tất cả đều do con ngƣời phát sanh và đều phát sinh vì con 

ngƣời. Trên thế giới loài ngƣời nầy không có gì tự nhiên sinh ra hay từ 

hƣ không rơi xuống, mà đều do năng lực hoạt động của con ngƣời tạo 

thành. Năng lực hoạt động của con ngƣời tạo tác chi phối tất cả. Tất cả 

khổ hay vui, tiến hóa hay thối hoá, là đều do con ngƣời , dã man hay 

văn minh, con ngƣời là chúa tể của xã hội loài ngƣời, xã hội loài 

ngƣời không thể có chúa trời thứ hai. 

Đặc điểm thứ năm :  Mục tiêu của đạo Phật là chú trọng “ đối 

trị tâm bịnh con ngƣời trƣớc hết ”. Con ngƣời là trung tâm điểm của 

xã hội loài ngƣời, xã hội ấy tiến hoá hay thối hoá là hoàn toàn do hoạt 

động con ngƣời chi phối, mà hoạt động con ngƣời lại do tâm trí con 

ngƣời chủ đạo, vậy xã hội phản ánh trung thành của tâm trí con ngƣời. 

Cho nên muốn cải tạo xã hội, căn bản là phải cải tạo con ngƣời, cải tạo 

tâm bịnh con ngƣời. Tâm bịnh con ngƣời nếu còn độc hại, tham lam, 

thì xã hội loài ngƣời là địa ngục. Tâm bịnh con ngƣời đƣợc đối trị rồi 

thì hoạt động con ngƣời rất sáng suốt, mà xã hội con ngƣời kết quả 

của hoạt động ấy cũng rất an lạc hạnh phúc. 

Đặc điểm thứ sáu : Mục đích đạo Phật là “ đào luyện con ngƣời 

thành Bi, Trí, Dũng ”. Bi là tôn trọng quyền sống của ngƣời khác. Trí 

là hành động sáng suốt lợi lạc. Dũng là quyết tâm quả cảm hành động. 

Dũng mà không có Bi và Trí thì sẽ thành tàn ác và manh động. Trí mà 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 36 

không có Bi và Dũng thì trở thành gian xảo và mộng tƣởng. Bi mà 

không có Trí và Dũng thì sẽ thành tình cảm nhút nhát. Bi là tƣ cách 

tiến hoá, Trí là trí thức tiến hoá. Dũng là năng lực tiến hoá. Con ngƣời 

nhƣ thế  là con ngƣời mới, căn bản của xã hội mới. 

Đặc điểm thứ bảy :  Đƣờng hƣớng của đạo Phật là “ kiến thiết 

một xã hội mới ” mà căn bản là con ngƣời mới, cho nên muốn cải tạo 

một xã hội mới, là phải chiến thắng chính mình trƣớc hết. Con ngƣời 

tự chiến thắng con ngƣời, nghĩa là cái nhân cũ ( bóc lột, đàn áp, độc 

tài, xâm lƣợc, bất công ) không còn nữa, thì kết quả là một xã hội mới. 

Trong xã hội ấy quyền sống tuyệt đối bình đẳng nhƣ sự sống, bình 

đẳng trong nhiệm vụ, bình đẳng trong hƣởng thọ v.v. 

Đặc điểm thứ tám : Mục tiêu của đạo Phật là tiến lên “ Vô 

thƣợng giác”. Đào luyện một con ngƣời mới, kiến thiết một xã hội 

mới rồi, không phải là mục đích của đạo Phật cứu cánh ở đó, cao và 

xa hơn nữa đạo Phật hƣớng dẫn con ngƣời lên đến chóp đỉnh của sự 

tiến hoá là địa vị Vô thƣợng giác. Địa vị vô minh toàn diệt, trí tuệ toàn 

giác, là địa vị Phật đà. 

Đặc điểm thứ chín : Đạo phải dạy con ngƣời phải “ tự lực giải 

thoát ” Đây là tinh thần tuyệt đối cần thiết. Đức Phật chỉ là một đạo sƣ 

dẫn đƣờng cho chúng ta, còn chúng ta phải tự thắp đuốc trí tuệ của 

mình mà soi đƣờng, phải tự động bằng đôi chân của mình mà đi. Con 

ngƣời mới là phải tự rèn luyện xã hội mới là phải tự kiến thiết, Vô 

thƣợng giác là phải tự tu chứng. 

Đặc điểm thứ mƣời : đạo Phật là “ hiện chứng thể nghiệm ”. 

Đức Phật là bậc đạo sƣ, nhƣng trí giác không phải là thứ ai dạy khôn 

cho ai, cho nên đối với chân lý tối cao, ta phải tự lực thể nghiệm. Sự 

tự lực thể nghiệm ấy, không những áp dụng với tinh thần tự lực giải 

thoát mà thôi, mà còn đặc biệt chú ý đến sự hiện chứng. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 37 

      Do tất cả  những đặc điểm trên đây, chúng ta thấy đạo Phật không 

phải chỉ là một tôn giáo, đạo Phật là tất cả, đó là một đặc điểm vừa 

cuối cùng vừa trƣớc hết của đạo Phật. Cho nên Phật tử không thực 

hành đạo Phật bằng cách để hoạt động của mình một phần chính vào 

sự lễ bái cầu nguyện. Phật tử thực hành đạo Phật là áp dụng vào đời 

sống, áp dụng vào tất cả mọi hành động. Căn bản của đạo Phật là nhƣ 

thật, tinh thần của đạo Phật là Bi, Trí,Dũng. Sống trong căn bản và 

tinh thần ấy, Phật tử tự nhiên không thể phủ nhận sự tàn sát, manh 

động và sự nô lệ cho nên phải tự lực hành động để hƣớng thƣợng tăng 

tiến. Và hành động ấy không giới hạn trong không gian thời gian, 

không có phạm vi trong tổ chức, không có khu phân trong trƣờng hợp, 

ở đâu và lúc nào, với ai và cảnh nào, Phật tử cũng áp dụng căn bản và 

tinh thần Bi, Trí, Dũng của đạo Phật vào để tác động và chi phối, hầu 

tạo thành một thế giới tịnh độ, cho nên đạo Phật bao trùm tất cả. Hay 

nói cách khác tất cả có tinh thần đạo Phật thì mới có tốt đẹp. 

                                        (Trích từ tài liệu của HT Trí Quang ). 

    Mƣời Đặc Điểm : 

    1-  In nhƣ thật  2- Tôn trọng sự sống. - 3 Thừa nhận sự tƣơng quan 

sinh tồn . 4- Con ngƣời là trung tâm điểm của xã hội loài ngƣời. 5- 

Chú trọng : đối trị tâm bịnh con ngƣời trƣớc hết. 6- Mục đích đạo Phật 

đào luyện con ngƣời thành Bi Trí Dũng. 7-Kiến thiết một xã hội mới. 

8-Mục đích của đạo hật tiến đến Vô thƣợng giác. 9- đạo phật dạy con 

ngƣời tự lực giải thoát . 10- Hiện chứng thể nghiệm.  

 

NHỮNG NGỘ NHẬN CỦA NGƢỜI ĐỜI ĐỐI VỚI  PHẬT GIÁO 

Trƣớc kia, có thời gian ngƣời ta nhận định tôn giáo nói chung, 

Phật giáo nói riêng là liều thuốc phiện làm say mê lòng ngƣời. Họ cho 

rằng Phật giáo là mê tín, là dị đoan, là tiêu cực, yếm thế, những ngƣòi 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 38 

tu là ngƣời chán đời, thất tình, thất nghiệp, tránh trốn trách nhiệm .v v. 

Đặc biệc, thành phần trí thức thƣờng lấy tƣ tƣởng này để chụp mũ 

Phật giáo.  

 Tại sao hàng trí thức lại là thành phần chính chụp mũ Phật giáo ? 

Bởi vì, mới vừa cắp sách đến trƣờng, họ đã bị nhồi sọ những tƣ tƣởng 

này. Họ chỉ biết Phật giáo qua những vần thơ hủ bại, những vỡ diển 

điên cuồng với ý không tốt, chứ họ nào đƣợc giới thiệu, vị thiền sƣ 

nhà Lý có công chính đƣa Lý Công Uẩn lên ngôi, sau đó dời đô về 

Thăng Long, vị Phật Hoàng nhà Trần đầy mƣu lƣợc yêu nƣớc thƣơng 

dân, thành lập thiền phái Trúc Lâm Yên Tử, hay ngọn lửa bất diệt giữa 

lòng thành phố  Sài Gòn đã góp phần đánh đuổi chế độ độc tài họ 

Ngô. Do nhãn quan của họ chỉ chằm chằm vào đốt mía sâu, không 

nhìn thấy cả đám mía tốt, nên họ đã thành kiến với Phật giáo trong 

lòng họ càng ngày càng sâu . 

 Vậy chúng ta phải làm gì để thành phần trí thức có cái nhìn mới 

về Phật giáo ? xoá đi những tƣ tƣởng bị cài đặt ? bị nhồi sọ ? . 

    Thứ nhất: Chúng ta chứng minh cho đƣợc Phật giáo không phải là 

thuốc phiện, không phải là mê tín dị đoan, không xấu xa nhƣ họ 

tƣởng. Một tôn giáo muốn thành lập phải có đầy đủ ba điều kiện: 1-/ 

Giáo chủ, là ngƣời chủ trƣơng, ngƣời sáng lập. 2- Giáo thuyết, là giáo 

lý, là những quy định, quy tắc, điều lệ do vị giáo chủ đó đề xuất (tƣ 

tƣởng của vị giáo chủ ). 3- Tín chúng, tức tín đồ, là những ngƣời thực 

hành những tƣ tƣởng đó. Cũng vậy các đảng phái thành lập cũng 

không ngoài ba điều kiện này. Nếu ai đó nói Phật giáo là mê tín dị 

đoan thì đồng nghĩa với những đảng phái, tƣ tƣởng hiện có trên thế 

gian này cũng nhƣ vậy nốt. 

   Thứ hai : Nổ lực hoằng dƣơng phƣơng pháp giải thoát của Phật đà, 

thực hành tinh thần con đƣờng Bồ tát , thiết lập tịnh độ tại nhân gian. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 39 

   Thứ ba :  Xây dựng tăng thân gƣơng mẫu, sống phạm hạnh, thiểu 

dục tri túc, nhằm xoá bỏ những thành kiến trong tâm lý của họ. 

    Ngƣời đời hiểu lầm Phật giáo, có ngƣời cố ý, có ngƣời vô tình có 

mấy trƣờng hợp nhƣ sau : 

1- Thành phần kỳ thị Phật giáo : Có hai hạng, 1/ Hạng thứ 

nhất cố ý, 2/ Hạng thứ hai bị dụ dỗ nghe theo. Hạng thứ nhất trong 

lòng họ chất chứa thành kiến, cho nên cố ý huỷ báng, chê trách. Hạng 

thứ hai: ngƣời ta nói sao mình nghe theo vậy, đúng cũng ừ, sai cũng 

gật. Hạng thứ nhất không phân biệt trắng đen, cho nên cố tình gáng 

cho Phật giáo những từ nhƣ lạc hậu, mê tín, tiêu cực, chán đời, trốn 

trách nhiệm v.v để nhằm biểu thị tƣ tƣởng của họ đang theo là tiến bộ. 

Còn hạng thứ hai là những ngƣời không có lập trƣờng, ngƣời khác nói 

sao thì nghe vậy. Mọi ngƣời không lạ gì khi ngƣời ta cho Phật giáo là 

mê tín, lạc hậu. Song nếu hỏi Phật giáo lạc hậu chổ nào ? mê tín ra sao 

? Thì họ không nói đƣợc. Bởi vì vốn dĩ họ có hiểu gì về Phật giáo đâu. 

         Cái mà ngƣời ta hay lầm tƣởng Phật giáo cùng với các tôn giáo 

khác trên phƣơng diện thờ phụng nhƣ các tôn giáo đa thần và nhất 

thần. Xét ra Thần là Thần, Phật là Phật không có vấn đề giống nhau. 

Phật dạy con ngƣời hãy tin tƣởng vào sức mạnh của chính mình, hết 

thảy chúng sanh đều có đầy đủ bản tánh Phật, bất kỳ ai, nếu thật tâm 

tu hành đều có khả năng thành Phật  

2-Thành phần hiểu sai Phật pháp : Hạng ngƣời nầy, phần lớn 

không có tâm phản đối Phật giáo, nhƣng không có nhận thức rõ về 

Phật giáo, cho rằng Phật giáo là hình thức tín ngƣỡng, lễ bái thần linh, 

cúng bái ma quỷ của Phật giáo, điều này đƣa đến rất nhiều sự hiểu lầm 

cho ngƣời đời. Đặc biệc có những ngƣời, trộn lẫn thần với Phật, qua 

những hình thức bà đồng ông cốt nào đó, không dính liếu gì đến Phật 

giáo, cũng đều xem là sản phẩm của Phật giáo. Đây là sự hiểu lầm 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 40 

không thể chấp nhận đƣợc, phần đông những ngƣời không hiểu giáo 

lý Phật họ xem thần đạo và Phật giáo là một. 

3-Thành phần bỡ ngỡ với Phật giáo : Trong xã hội có một số 

ngƣời, do bôn ba với kế mƣu sinh, suốt ngày bị tiền tài, danh vọng, 

sắc đẹp, ăn uống, ngủ nghĩ chiếm hết thời gian, trong đầu họ hầu nhƣ 

chẳng có chút ấn tƣợng nào về tôn giáo. Trong kinh nói: làm ngƣời 

đƣợc là khó: “ thân ngƣời khó đƣợc, 6 căn khó đủ, Phật pháp khó 

nghe, chúng tăng khó gặp, lòng tin khó sanh, trung quốc khó gặp ” là 

vậy.  Phật giáo đã lƣu truyền trên 2500 năm, phong trào Phật giáo 

đƣợc xuất hiện từ Nam chí Bắc, có tầm ảnh hƣởng sâu rộng đến văn 

hoá, chính trị của đất nƣớc trong mọi thời đại. Ấy thế, ngày nay vẫn 

còn nhiều ngƣời hết sức bỡ ngỡ khi nói đến Phật giáo. Điều này không 

chỉ buồn cho Phật giáo mà càng buồn cho nền văn hoá dân tộc một đất 

nƣớc. 

4- Thành phần tự xƣng đệ tử Phật mà chẳng biết Phật pháp 

là gì.  Hạng ngƣời này mặc chiếc áo Phật giáo, tự xƣng Phật tử. Họ 

cũng đốt hƣơng niệm Phật, song xin xăm bói quẻ. Họ thấy những 

ngƣời dân  chất phát, hiền lành không có cơ hội tiếp cận với văn hoá, 

do đó thừa lúc đục nƣớc thả câu. Trên bàn thờ có cả Phật, Bồ Tát, 

Tiên cô tiên cậu. Phƣơng pháp thực tập gồm cả vận khí đạo dẫn và 

niệm chú. Loại pháp môn tổng hợp này, nếu ai không hiểu Phật pháp 

thì cho là Phật giáo, do đó không thể kêu oan cho Phật giáo đƣợc. 

5- Thành phần không phải đệ tử Phật muốn hiểu Phật pháp 

mà không có cơ duyên : Hạng ngƣời này tƣơng đối nhiều trong xã 

hội. Phần lớn họ là thành phần trí thức, đã có ý thức về sự rộng lớn 

cao sâu của giáo nghĩa Phật giáo, giáo nghĩa ấy nó có mối quan hệ mật 

thiết với nền văn hoá nƣớc nhà. Họ rất muốn tìm hiểu, am tƣờng một 

chút đại ý của Phật pháp, nhƣng chẳng có duyên phần. 1- Họ không có 

cơ hội diện kiến với những vị thiện tri thức lãnh đạo Phật giáo. 2- Họ 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 41 

tìm không đƣợc  những cuốn sách phù hợp với sự tìm hiểu, song nhất 

thời cũng không biết đâu là đầu mối. Vì không có cơ hội tìm hiểu Phật 

giáo, nên không thể phát sinh tín ngƣỡng. 

 Do vì những lý do trên, mà phần đông ngƣời ta hiểu lầm Phật 

giáo và bỡ ngỡ với Phật giáo rất nhiều. Vậy chúng ta làm cách nào để 

thành phần trí thức nhận thức đƣợc chính xác về Phật giáo ? 

  Phật pháp cao sâu, viên dung, rộng lớn tinh vi, điều này đƣợc nhiều 

học giả trên thế giới công nhận, ngay cả những ngƣời không cùng tín 

ngƣỡng Phật giáo, họ cũng đều thừa nhận lý luận chính xác và vĩ đại 

của Phật giáo. Nhƣng vì do Phật giáo quá vi diệu, nên khó lãnh hội, do 

quá cao sâu nên không dễ gì hiểu thấu. Ba tạng 12 bộ kinh, bao la nhƣ 

biển lớn, tên gọi cũng nhiều, nghĩa lại cao sâu. Điều này đối với ngƣời 

mới biết đạo, nếu không có ngƣời giảng giải, mà muốn tìm hiểu hàm ý 

trong đó, quả thật khó hơn lên trời. 

Trong kinh điển Phật giáo có nhiều loại, có loại chuyên giới thiệu 

về tịnh độ, có loại chuyên giới thiệu về thiền, về Mật chú, về nhân 

quả, khuyên về làm lành lánh dữ, nhân quả v.v lại thêm từ ngữ Hán và 

Ba ly khiến ngƣời tìm hiểu càng khó đến gần với Phật giáo một cách 

trọn vẹn, họ bỡ ngỡ nhƣ đứng trƣớc chân núi cao không biết hƣớng về 

đâu ? 

  Phần đông khi không hiểu chổ thâm sâu của đạo Phật, ngƣời ta 

cho rằng Phật giáo tiêu cực tránh đời, không tạo ra của cải vật chất. Vì 

vậy tôn giáo là Phật giáo không có cống hiền gì cho quốc gia xã hội !  

Luận điệu này mới nghe qua cứ ngỡ nhƣ thật, song ngƣời ta không 

biết đệ tử Phật gồm có hai thành phần, thành phần tại gia và thành 

phần xuất gia. Thành phần xuất gia có nhiệm vụ giữ ngôi nhà đạo đức, 

còn thành phần tại gia, làm các công việc nhƣ, sĩ nông, công, thƣơng, 

v.v để duy trì kinh tế và phát triển xã hội. Nhƣ vậy tín ngƣỡng Phật 

giáo chẳng trở ngại công ăn việc làm, ngƣợc lại còn giúp cho nghề 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 42 

nghiệp của họ phát triển. Còn nếu nói hàng xuất gia không làm ra của 

cải vật chất thì không có cống hiến cho xã hội. Vậy trong xã hội ngoài 

những ngƣời trực tiếp làm cày cấy, làm thợ v.v.. còn một số bộ phận 

không trực tiếp làm ra của cải vật chất nhƣ giáo viên, bác sĩ, kỷ sƣ . . . 

họ không trồng lúa, may vá thì không lẽ họ là những ngƣời ăn không 

ngồi rồi, không đóng góp gì cho xã hội ƣ ?  Nhƣ thế nên biết đệ tử 

xuất gia, tuyệt chẳng phải là những ngƣời ăn không ngồi rồi, không có 

lợi ích gì cho nhân quần xã hội ?  Các vị xuất gia có trách nhiệm hộ 

quốc an dân, bằng cách đem lời dạy đạo đức của Phật khuyến hoá mọi 

ngƣời bỏ ác hành thiện, khiến cho quốc thái dân an há không phải là 

vô tích sự sao ?  Luật pháp trong xã hội chỉ hạn cục ở chổ ngăn chặn 

con ngƣời khi đã phạm tội mà thôi, còn đạo đức nhà phật có khả năng 

cảm hoá con ngƣời ngăn chận những tội lỗi chƣa phát sanh. 

  Đệ tử Phật phải có trách nhiệm với xã hội, gia đình và tự thân. 

Đối với đất nƣớc phải trung thành, đối với cha mẹ , ông bà thân quyến 

phải hiếu thảo, đối với bạn bè phải giữ chữ tín. Tuân giữ 5 giới cấm và 

các điều lệ trên, đều là nhân tố để trở thành một công dân tốt, sau đó 

tiến lên thực hành pháp xuất thế. Đức Phật dạy đệ tử luôn phải báo 

đáp tứ trọng ân. Tứ trọng ân là 4 ân lớn, là ân quốc gia, ân cha mẹ, ân 

chúng sanh, và ân Tam bảo, Phật pháp Tăng. Điều này nói lên Phật 

giáo không phải là tôn giáo dạy ngƣời quên ơn bỏ nghĩa, quên đất 

nƣớc, cội nguồn và vứt bỏ tổ tiên giòng giống. 

  Năm nguyên tắc sống hạnh phúc và an lạc mà Phật đã dạy cho 

ngƣời đệ tử đầu tiên là ý thức đƣợc sự khổ đau của việc giết hại, xin 

học hạnh đại bi không sát sanh để bảo vệ sự sống. Ý thức về sự khổ 

đau do lƣờng gạt, trộm cắp gây ra, xin nguyện không trộm cắp, gian 

xảo bóc lột, lừa đảo ngƣời khác. Ý thức đƣợc sự khổ đau khi gia đình 

mất hạnh phúc chung thuỷ, và những sự nguy hại về bệnh tật, nghèo 

đói, thất học của con cái v.v do tà dâm gây ra xin nguyện không tà 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 43 

dâm, sống cuộc đời trong sạch, nguyện giữ mình tinh khiết. Ý thức 

đƣợc sự khổ đau do lời nói không chân thật gây ra xin nguyện nói 

những lời chân thật và nhẹ nhàng, không gây tổn hại ngƣời khác trên 

lời ăn tiếng nói. Ý thức đƣợc sự khổ đau do rƣợu bia và các chất gây 

say nghiện gây ra xin nguyện không dùng những chất gây say nghiện. 

  Con ngƣời đau khổ xã hội bất ổn bất an là do con ngƣời không 

giữ đƣợc 5 điều, sát sanh, trộm cắp, nói đối, tà dâm và rƣợu chè cờ 

bạc. Năm điều quy chế của Phật đƣa ra cho ngƣời Phật tử chính là 

những nhân tố góp phần ổn định trật tự xã hội một cách có hiệu quả 

mà không gây tác hại và tốn kém về ngƣời và của, mà làm cho gia 

đình, xã hội có đƣợc sự an lạc hạnh phúc thật sự. 

  Cho nên tiên sinh Tôn Tung Sơn nói “ chính trị có khả năng đối 

trị bên ngoài, tôn giáo có khả năng đối trị tâm ngƣời, Tôn giáo có khả 

năng hổ trợ cho chính trị, chính trị có trách nhiệm hộ trì tôn giáo 

”.Nhà bác học thông thái Enstien nói: “ Khoa học không có tôn giáo 

khoa học què quặt. Tôn giáo không có khoa học tôn giáo mù quán ” 

Qua đây chúng ta thấy đƣợc, chính trị và tôn giáo là hai nền tảng vững 

chắc để ổn định và duy trì xã hội. Muốn đƣợc nhƣ thế thì, đòi  hỏi 

mục tiêu của chính trị và tôn giáo phải nhất trí với nhau, mới có khả 

năng đạt đƣợc lợi ích thiết thực. Hai lãnh vực cùng hổ trợ lẫn nhau để 

cùng thành tựu./. 

 

ĐƢỜNG LỐI TU HỌC 

       Đệ tử của Phật phân làm hai thành phần, tại gia và xuất gia. Cả hai 

đều nguyện sống đời tỉnh thức. Các vị xuất gia sống cuộc đời xa lìa 

gia đình thế tục, chuyên tâm thực tập tịnh hạnh của ngƣời xuất gia. 

Còn tại gia cƣ sĩ, có công việc làm ăn sinh sống, có trách nhiệm đối 

với cha mẹ vợ con, thân quyến và tham gia những việc xã hội, song lại 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 44 

dành thời gian cùng tham gia học tập và thực hành phƣơng pháp giải 

thoát của Phật với ngƣời xuất gia. 

  Gia đình, quyến thuộc và danh lợi làm cho tâm trí ngƣời tại gia 

nhiểu loạn khó tu, nhƣ ngƣời chèo thuyền đi trên dòng nƣớc ngƣợc 

chảy mạnh, cƣ sĩ tại gia gây tạo lỗi lầm quá dễ, giống nhƣ xe xuống 

dốc. Ngƣời xuất gia sống đời tỉnh thức, thực tập các nguyên tắc đạo 

đức và phƣơng pháp giải thoát của Phật dễ dàng nhƣ thuyền lƣớt trên 

nƣớc lại xuôi gió. Tuy cũng là hai thuyền nhƣng hoàn cảnh bất đồng, 

nên kết quả nhanh hay chậm có khác nhau, hhó dễ cũng thế.  Nếu biết 

sanh tử dễ nhiễm, thiện pháp khó thành, thì hãy sớm cầu tự độ, mong 

ngày giải thoát khỏi lƣới mê bể khổ. Cho nên muốn tu hành rốt ráo và 

mau đạt, chỉ có con đƣờng nguyện sống đời tỉnh thức. 

  Đầu tiên trở về với con đƣờng tỉnh thức là lãnh thọ Tam quy và 

thực hành 5 nguyên tắc đạo đức. Ba quy y nhƣ đôi mắt sáng dẫn 

đƣờng, 5 nguyên tắc đạo đức nhƣ đôi chân dẫn ngƣời đi đến kho báu, 

đƣa ngƣời ra khỏi đƣờng mê lối hiểm đến chổ an vui chân thật. 

 

NỀN TẢNG VIỆC TU TRÌ 

  Tam vô lậu học, là Giới, Định và Tuệ là nền tảng của việc học 

Phật. Thực hành tam học một cách tinh chuyên thì chắc chắn có khả 

năng đoạn trừ phiền não, sẽ siêu phàm nhập thánh. 

  1- Giới học : gọi là giới luật, tức là những nguyên tắc để hành 

giả tu thân và điều phục tâm. Những nguyên tắc đạo đức, nhằm giúp 

hành giả tịnh hoá thân tâm, dừng chỉ hành động, lời nói và ý nghỉ xấu 

ác, đồng thời có những việc làm, lời nói, ý nghĩ thiện lành. 

  Trong ba môn học Giới, Định, Tuệ đƣợc cô đọng và tóm tắc 

bằng một bài kệ :  

  Đừng làm các việc ác - Hãy làm các việc lành 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 45 

  Giữ tâm ý trong sạch   -  Ấy là lời Phật dạy. 

 Bỏ ác làm lành, giữ tâm ý trong sạch tức là đoạn trừ phiền não. Thực 

tập trọn vẹn ba điều này gọi là tu Đạo. 

  Căn bản phiền não của con ngƣời là ba độc, tham, sân, si. Ba độc 

nầy lấy ý làm chủ, có bài kệ rằng : 

  Trong các pháp tâm làm chủ 

  Tâm dẫn đầu tạo đủ mọi duyên 

  Tâm nhơ tạo nghiệp chẳng hiền 

  Nhƣ xe lăng bánh khổ liền theo sau. 

 Năm nguyên tắc đạo đức của Phật giáo là, không sát, không trộm, 

không dâm, không dối, không rƣợu chè. Năm nguyên tắc đạo đức này 

thuộc về phần ngăn ngừa điều xấu ác, muốn giải thoát chứng quả, cần 

phải nổ lực thực tập những điều lành. Làm lành có nghĩa là thay thế 10 

điều xấu ác tham lam, sân giận, si mê, sát sanh, trộm cắp, tà hạnh, nói 

dối, nói lời thô ác, nói lƣỡi đôi chìu, bằng những việc làm lành thiện, 

nhƣ quán từ bi, quán bất tịnh, quán nhân duyên, phóng sanh, bố thí, 

nói lời chân thật, lời nhu hoà , hỷ xả v.v 

  2- Định học : Định còn gọi là thiền định, dùng để điều phục tâm. 

Tu tập thiền định giúp cho tâm đƣợc an định, ngăn ngừa sự tán loạn 

của tinh thần. Quả khổ mà thân tâm của ta cảm thọ là do nghiệp và 

phiền não kết tập mà ra. Do đó, muốn giải trừ phiền não, việc trƣớc 

hết là phải đoạn trừ nhân phiền não. Nguyên nhân sinh ra nhân khổ, 

chính là vọng tâm phát sinh trong ý thức. Vọng tâm của chúng ta, 

niệm đầu đã diệt niệm sau đã phát sinh liên tục không ngừng nghỉ. 

Vọng niệm là phiền não, đƣợc diển ra ngay trên ý niệm và hành vi của 

thân, miệng và ý là nghiệp. Do phiền não mà tạo nghiệp, vì có nghiệp 

nên phải chịu khổ, đây là điểm chính của vòng luân hồi sanh tử. Do đó 

hành giả học tập và thực hành phƣơng pháp giải thoát của Phật đà cần 

phải điều phục tâm mình. Giới là để ngăn ngừa những hành vi và lời 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 46 

nói xấu ác của thân và miệng, còn định để điều phục và đoạn trừ 

những vọng niệm trong tâm, cần phải nƣơng giới tu định, nhân định 

mới phát huệ. 

  3- Huệ học : Tuệ còn gọi là trí tuệ, trí tuệ này chẳng phải thế trí 

biện thông của trí thế gian, mà là đại trí tuệ, trí tuệ vô lậu chứng đắc 

thông qua định lực. Trí tuệ phiên âm từ Bát nhã, chỉ tạm phiên âm nhƣ 

thế, chứ chữ trí tuệ không đủ sức chuyên chở hết hàm ý của từ Bát 

nhã. 

  Chân nhƣ Phật tính, mọi ngƣời ai cũng đều đầy đủ, song do vọng 

tƣởng che lấp nên mình không thấy đƣợc nó, nhƣ vàng ở trong quặng, 

gƣơng dính đầy bụi, vàng nằm trong quặng, bản chất nó không hao 

tổn, gƣơng bị dính bụi, ánh sáng của nó vốn không mất. Nếu đãi bỏ 

đất cát, lau sạch bụi, bản chất thuần vàng và ánh sáng của thể gƣơng 

liền hiển lộ ra. Cũng nhƣ thế, chân tâm của chúng ta bị vọng niệm che 

lấp từ vô lƣợng kiếp đến nay, song nếu dùng định lực lâu dài, quét trừ 

sạch vọng niệm, phiền não, hƣớng tâm về chánh niệm tỉnh giác, lâu 

ngày chầy tháng, vọng niệm sẽ rơi rụng, chân tâm liền hiển lộ, đây 

chính là chứng đắc đƣợc “Bát nhã”. 

  Ba lãnh vực Giới, Định, Tuệ là nền tảng của việc tu học Phật 

pháp. Tất cả giáo pháp nhƣ Bát chánh đạo, Tứ đế, 12 nhân duyên, Lục 

độ v.v của Phật thuyết đều hàm chứa trong đây. Cho nên hành giả học 

tập và thực hành Tam vô lậu học, là học tập và thực hành phƣơng 

pháp giải thoát của Phật đà, cũng chính là đang thực hành Lục độ Ba 

La Mật. 

  Lục độ : Bố thí, Trì giới, Nhẫn nhục, Tinh tấn thuộc về Giới. 

Thiền định thuộc về Định học, còn Trí tuệ thuộc về Tuệ học ./. 

 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 47 

PHƢƠNG PHÁP TU TRÌ 

Chúng sanh đa bịnh nhiều phiền não, căn cơ lợi độn khác nhau, 

vì thế đức Nhƣ lai nói ra có nhiều pháp môn để thích hợp cho mọi căn 

cơ. Cả thảy có 84.000 pháp môn để đối trị phiền não của chúng sanh. 

Trên thực tế đƣờng về không hai lối, phƣơng tiện có nhiều môn. 

     Ngƣời phát tâm học tập và thực hành phƣơng pháp giải thoát của 

Phật, thì tuỳ theo khả năng của mình mà chọn lựa một pháp môn, 

không nên tham nhiều pháp môn, hãy nổ lực am tƣờng và chuyên sâu 

vào một pháp môn. Khi đã chọn cho mình một pháp môn, sau đó phân 

định thời gian sao cho thích hợp với hoàn cảnh, công việc của mình 

làm thời khoá tu tập. Ngày nào cũng công phu tu tập đều đặn nhƣ vậy, 

một thời gian tự nhiên sẽ cảm nhận đƣợc sự thanh thoát và tự tại trong 

cuộc sống hằng ngày. Đó là đã đạt đƣợc một phần chứng đắc trên 

bƣớc đƣờng tu tập. Nhiều pháp môn tu ta thƣờng nghe và thƣờng gặp 

nhƣ: 

 Tham thiền :  Nói đến thiền là ngƣời ta nghỉ ngay đến đạo 

Phật. Đức Phật đạt đƣợc sự chứng ngộ vô thƣợng chánh đẳng chánh 

giác là từ việc tham thiền nhập định ma ra. Thiền là cơ bản, là cốt lõi 

của các pháp môn tu trong đạo Phật. Thiền có nhiều loại ta cần phải 

biết lựa chọn , để thích hợp với căn cơ và sức lực của mình. Nhƣ  Đại 

thừa thiền, tối thƣợng thiền, tiểu thừa thiền, tổ sƣ thiền. Trong thiền tổ 

sƣ lại có  thiền công án và thiền thoại đầu . Đó là các loại thiền nằm 

trong Phật giáo dành cho các căn cơ từ cao đến thấp. Nhƣng tu thiền  

cần phải có vị thầy tu thiền đắc pháp thiền để ta nƣơng tựa tu tập, nếu 

không có ta dễ bị lạc thiền. Ngoài thiền Phật ra còn có ngoại đạo thiền 

và phàm phu thiền. Nếu ngƣời tu thiền không có sự chỉ dẫn sẽ bị lạc 

vào con đƣờng thiền phàm phu và ngoại đạo khó có con đƣờng đi ra. 

Cho nên tu thiền cần phải thận trọng, trƣớc hết chọn pháp tu để thích 

hợp với căn cơ và sức lực của mình, thứ hai phải có vị thầy hƣớng dẫn 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 48 

bên mình, thứ ba giữ giới thanh tịnh, thứ tƣ phải có trí tuệ để quán sát 

chánh tà, chơn nguỵ, thứ năm phải có môi trƣờng thích hợp, thanh tịnh 

không ồn ào náo nhiệt. v.v những điều kiện tất yếu này giúp cho việc 

tu thiền mau tiến bộ và không bị sai lạc và thối lui. 

Tu Mật : là pháp môn chuyên trì thần chú, pháp tu đòi hỏi tam 

mật tƣơng ƣng, nghĩa là miệng trì niệm chân ngôn, tay bắt ấn, ý khởi 

quán vi diệu. Pháp môn trì chú này cả ba phƣơng diện thân, miệng, ý 

đều có quy luật nhất định. Mỗi khi trì chú dùng tay bắt ấn là thân mật, 

miệng đọc chú, từng câu từng chữ rõ ràng, tuyệt không thiếu sót, là 

khẩu mật. Mỗi câu chú đều có chƣ Phật, Bồ Tát làm đối tƣợng, trong 

tâm phải quán chủng tử tự của thánh hiệu Phật hoặc Bồ Tát ( lấy mỗi 

mẫu tự của thánh hiệu Phật, Bồ Tát thay thế cho bản thể của chƣ vị, 

gọi là chủng tử tự) là ý mật. Nếu tam mật đƣợc tƣơng ƣng nhƣ thế, tự 

nhiên những vọng niệm trong tâm thức hành giả sẽ vắng bặt. Muốn tu 

trì theo mật tông, cần phải có vị thầy mô phạm dùng thân khẩu truyền 

thọ, mới có hiệu lực, bằng không tất cả chỉ nói bằng miệng chứ không 

thể thực hành, do đó khó đạt đến quả vị giải thoát. 

Niệm Phật : Niệm Phật là pháp môn của tông tịnh độ, pháp môn 

này phổ cập ba căn, thâu nhiếp lợi độn, là pháp dễ thực hành trong các 

môn dễ hành. Phƣơng pháp tu trì chỉ cần nhất tâm trì niệm sáu chữ 

hồng danh Phật hiệu A Di Đà, quả thật phƣơng pháp tu đơn giản dễ 

phổ biến cho mọi ngƣời cùng thực tập. Là pháp tu dễ tu dễ đạt ít rớt 

không nguy hiểm, một đời thành công. Vì lý do đó nên rất đƣợc nhiều 

ngƣời thực tập tu có nhiều kết quả lúc hiện tiền. 

       Đề mục tu niệm danh hiệu Phật là một trong 40 đề mục tu thiền 

quán trong pháp môn tu thiền của Phật giáo nguyên thuỷ. Niệm Phật 

là một trong pháp tu lục niệm. Lục niệm là : niệm Phật, niệm Pháp, 

Niệm Tăng, niệm giới, niệm thí, và niệm thiên . Lại  pháp tu niệm 

Phật gồm có bốn pháp : 1- Trì danh niệm Phật, 2-Quán tƣợng niệm 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 49 

Phật, 3-Quán tƣớng niệm Phật và 4- thật tƣớng niệm Phật. Trong pháp 

quán tƣớng niệm Phật lại có 16 pháp quán. Nhƣng chỉ có pháp trì 

danh niệm Phật là dễ hành nhất, các pháp kia khó hành. Tuy là pháp 

dễ hành nhƣng khi thành công rồi các pháp kia đã có đủ trong pháp 

này. 

      Trong tất cả pháp môn, nếu tìm ra pháp môn thông cả ba căn, thâu 

nhiếp cả lợi căn và độn căn, thích hợp với căn tính chúng sanh trong 

thời mạt pháp này, duy chỉ có pháp môn tịnh độ trì danh niệm Phật là 

đáp ứng đƣợc. 

      Vì sao pháp môn niệm Phật là pháp môn thông cả ba căn, thâu 

nhiếp cả lợi căn và độn căn. Vì các pháp môn khác, lúc bƣớc  vào cần 

phải am tƣờng giáo lý một cách rõ ràng thâm sâu, theo pháp tu hành, 

khi công phu thâm hậu, đoạn trừ phiền não, chứng đắc chân lý mới có 

thể thành tựu. Nếu không thông giáo lý, thực hành một cách mù 

quáng, thì sẽ điên cuồng rối loạn, cho dù thâm hiểu giáo lý, tinh tấn 

không giải đãi, nhƣng vẫn còn chút phiền não chƣa đoạn tận cũng vẫn 

không thoát khỏi vòng sanh tử luân hồi. Những pháp môn này, gọi là 

nƣơng vào sức của mình để tu tập gọi là pháp tự lực. 

      Trong khi đó, pháp môn niệm Phật, bất luận ngƣời thông minh, lợi 

căn hay độn căn, lanh lợi hay ngu dốt, chỉ cần có thể trì danh niệm 

Phật, cầu sanh tịnh độ. Cho dù không thông hiểu giáo lý, chƣa có khả 

năng đoạn sạch phiền não nghiệp chƣớng, chỉ cần tín nguyện thâm sâu 

tha thiết, đến lúc lâm chung, nƣơng vào sự gia trì của Đức Phật tiếp 

dẫn mình về Tây phƣơng. Cho nên pháp môn tịnh độ là pháp môn vừa 

tự lực vừa tha lực. Pháp môn tự lực cũng giống nhƣ ngƣời đi du lịch, 

đi bằng bộ, không đi xe, tàu gì cả, tất nhiên đi rất chậm. Còn pháp 

môn niệm Phật nƣơng vào tha lực của Phật và tự lực của mình, ví nhƣ 

ngƣời đi du lịch, đi bằng xe, bằng tàu thì mau đến đích. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 50 

      Đức Phật A Di Đà phát ra 48 nguyện độ chúng sanh, trong đó phải 

kể đến nguyện thứ 18, 19, 20. Ngài phát nguyện : “ Nếu tôi thành 

Phật, chúng sanh trong 10 phƣơng, chí tâm tin ƣa, muốn sanh về nƣớc 

tôi, cho đến 10 niệm, nếu không đƣợc sanh, thề không lấy ngôi chánh 

giác”.  

      “ Nếu tôi thành Phật, chúng sanh trong 10 phƣơng, phát tâm Bồ 

đề, tu các công đức, chí tâm phát nguyện, muốn sanh về nƣớc tôi, cho 

đến lúc sắp mạng chung, tôi và thánh chúng không hiện ra trƣớc ngƣời 

ấy vây quanh tiếp dẫn, thề không lấy ngôi chánh giác ”. 

      “ Nếu tôi thành Phật, chúng sanh trong 10 phƣơng, nghe danh hiệu 

tôi, nhớ nghĩ đến nƣớc tôi, gieo trồng nhiều công đức, chí tâm hồi 

hƣớng, muốn sanh về nƣớc tôi, nếu không đƣợc sanh, thề không lấy 

ngôi chánh giác ”. 

 Thế giới Tây phƣơng Cực lạc, đất nƣớc thanh bình an lạc, khí 

hậu ôn hoà dễ chịu, vạn vật xinh đẹp, cung điện trang nghiêm, ngày 

đêm sáu thời có nhạc trời có mƣa hoa, các âm thanh vi diệu, tiếng 

pháp luôn luôn tuyên lƣu..... là một thế giới thanh tịnh vi diệu. Chúng 

sanh ở cõi này về  tinh thần vật chất đều không khổ, thân tƣớng đoan 

nghiêm, thọ mạng lâu dài, đầy đủ lục thông, luôn ở trong chánh định, 

trí tuệ biện tài, đắc vô sanh pháp nhẫn. Đạo tâm không thối, không bị 

đoạ vào đƣờng xấu ác. Đây chính là lý do mà thế giới này gọi là Cực 

lạc, cũng gọi là Tịnh độ./. 

      Tông phái tịnh độ lấy việc vãnh sanh Tịnh độ làm mục đích. Tịnh 

độ là cõi nƣớc đƣợc trang nghiêm bằng các công đức thanh tịnh. Tịnh 

độ tông còn gọi là liên tông, vì ngƣời tu tịnh độ lấy ý nghĩa vãng sanh 

Tây phƣơng  đều hoá sanh trong hoa sen, nên nƣớc Cực lạc cũng gọi 

là Liên bang. Tông này đặc biệt lấy việc xƣng  niệm thánh hiệu Phật 

làm pháp tu, chủ yếu nƣơng vào tha lực của bản nguyện đức Phật A 

Di Đà, cầu nguyện đƣợc sanh về Tịnh độ Cực lạc ở Tây Phƣơng. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 51 

    Hành giả tu Tịnh độ gọi là liên hữu, đạo tràng tu tịnh nghiệp gọi là 

Liên xã, pháp tu gọi là Liên tông./. 

 

CÁI GÌ SẼ LÀM CHO CON NGƢỜI TIẾP ĐỜI SAU ? 

     Cái mà làm cho con ngƣời nối tiếp đời sau, đạo Phật gọi là Nghiệp. 

Nghiệp nhân hiện tại dẫn dắt chúng sanh đi thọ sanh đời sau, lại đi thọ 

báo, lại đi tạo nghiệp, lại thọ quả, vòng tuần hoàn này nó vẫn liên tục 

lƣu chuyển trong sinh mạng và kéo dài đến vô tận. 

  Nghiệp và luân hồi :  Nghiệp tiếng Phạn gọi là Kamar, nghĩa là 

tạo tác. Nghiệp có ba loại, chia làm ba thứ , nghiệp đen và nghiệp 

trắng, tức ác nghiệp và thiện nghiệp và nghiệp vô ký, tức không thiện 

không ác, đó là đứng trên tính chất mà nói. Còn về hình tƣớng có ba 

thứ nghiệp, thân nghiệp khẩu nghiệp, ý nghiệp. 

      Trên ba nghiệp, thân, khẩu, ý. Thì ý nghiệp quan trọng hơn cả, vì ý 

làm chủ, còn hai nghiệp thân và nghiệp khẩu chỉ chịu sự chi phối của 

ý mà thôi. Bởi vì ý niệm đầu nếu không phải là ý niệm tham lam, sân 

hận và si mê, chắc chắn sẽ không dẫn đến hành vi xấu ác, nhƣ sát 

sanh, trộm cắp, tà dâm, nói dối v.v 

 Nói đến nghiệp, ngƣời ta rất  khó thấu triệt, bởi vì nó không có 

hình tƣớng, không chất không lƣợng, nhƣng chúng ta khởi tâm động 

niệm, đều tạo thành hạt giống nghiệp, vã lại hạt giống nghiệp đó vĩnh 

viển không tiêu mất, tồn tại mãi mãi với thời gian, khi gặp duyên thích 

hợp, liền sanh trƣởng và phát triển. 

 

MỤC ĐÍCH TU HỌC 

  Mục đích của ngƣời tu học học trong Phật giáo là “ chuyển mê 

khai ngộ , lìa khổ đƣợc vui ”. Mê cái gì? Là mê mờ chân lý vũ trụ 

nhân sinh gọi là mê. Thế gian vô thƣờng, đất nƣớc nguy thuý, tứ đại 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 52 

khổ không, ngũ uẩn vô ngã.. Mà chúng ta quen theo vọng chấp, ngộ 

nhận vạn pháp huyển diệt cho là thƣờng, thân thể do năm uẩn hoà hợp 

cho là chân ngã, tất cả những ngộ nhận này đều gọi là mê. 

 Mê phân ra Lý và Sự. 1- Mê Lý : chấp vào 5 kiến : thân kiến, 

biên kiến, tà kiến, kiến thủ, giới cấm thủ, 2- Mê sự : Khởi các lậu 

hoặc, tham lam, sân hận, si mê, kiêu mạn, nghi ngờ v.v Hai thứ này 

phần trƣớc gọi là kiến hoặc, phần sau gọi là tƣ hoặc hay gọi chung là 

thập sử. ( 10 thứ sai khiến con ngƣời tạo nghiệp ). 

      - Thân kiến : Chấp thân là thật có, là sở hửu của mình. 

      - Biên kiến : Chấp một bên, cho rằng sau khi chết vần thƣờng còn 

không mất, gọi là thƣờng kiến, hay hửu kiến. Hoặc cho rằng sau khi 

chết thì hết hẳn, gọi là đoạn kiến gọi là vô kiến. 

     - Tà kiến : Kiến giải phủ nhận đạo lý nhân quả. 

     - Kiến thủ : Chấp trƣớc kiến giải sai lầm cho là đúng. 

     - Giới cấm thủ : Chấp thủ những giới điều phi lý. 

 Thân kiến, biên kiến, tà kiến, kiến thủ, giới cấm thủ, tham, sân, si, 

mạn, nghi ... đều là mê hoặc ( phiền não ). Ngƣời học Phật muốn 

chuyển mê thành ngộ, việc trƣớc hết cần phải đoạn trừ phiền não này. 

Chỉ có đoạn trừ phiền não mới có khả năng đạt đến chổ chân thật giải 

thoát, mới hiển lộ bản tánh chân nhƣ của chúng sanh. 

Những phiền não trong tâm thức của chúng ta là nguyên nhân 

chính gây tạo các nghiệp xấu ác. Một khi đã tạo nghiệp, nhất định phải 

chịu quả khổ, do đó khẳn định cảnh mê tức là cảnh khổ. Phƣơng pháp 

tiêu trừ nghiệp chƣớng, không có gì khác hơn là đoạn trừ phiền não, 

đoạn trừ phiền não đồng nghĩa với chuyển mê thành ngộ, vừa khai ngộ 

liền có thể lìa khổ đƣợc vui. Cho nên mục đích của ngƣời học Phật là 

không ngoài việc mong cầu “ chuyển mê khai ngộ, lìa khổ đƣợc vui ”. 

Sau cùng đạt đến mục tiêu thành Phật để cứu độ chúng sanh. Nếu ai 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 53 

có tâm lý học Phật nhƣ thế, thì gọi là chân chính, còn đi ngƣợc lại với 

tiêu chí trên, xem nhƣ đã đang lạc lối lầm đƣờng. 

 Song muốn học Phật, hay muốn đạt đƣợc mục tiêu giác ngộ giải 

thoát và thành Phật độ chúng sanh cần phải có phƣơng pháp và đƣờng 

lối, dựa vào phƣơng pháp và đƣờng lối đó tu tập, mới có khả năng đạt 

đƣợc nguyện vọng của ngƣời học Phật. 

 

LỊCH TRÌNH HỌC PHẬT 

  Muốn học tập và thực hành phƣơng pháp giải thoát của Phật cần 

phải trải qua 4 giai đoạn là : Tín, Giải, Hành và Chứng. Tín là Tín thọ, 

nếu đối với hết thảy sự vật mà chúng ta khởi ý niệm nghi ngờ, nhất 

định sẽ không bỏ công tìm hiểu nghiên cứu. Phƣơng pháp giải thoát 

của Phật vi diệu sâu xa, nếu không có đầy đủ tín tâm, nghiên cứu sâu 

xa, thì hoàn toàn không có khả năng lãnh hội nghĩa lý nhiệm mầu ấy. 

Đƣơng nhiên cũng không đƣợc lợi ích thiết thực, cho nên lịch trình 

học Phật bắt đầu phải sinh khởi từ tín tâm. 

 Tiếp theo là Giải : Sau khi sinh khởi tín tâm rồi, cần phải thấu 

hiểu nội dung của nó. Sau khi thật sự thấu hiểu nội dung Phật pháp, tín 

tâm mới thật sự vững chắc và không một thế lực nào làm lay chuyển. 

Trong kinh nói : “ y pháp bất y nhân ”, chân lý không phải là ngƣời, 

không phải thần, hoặc thần tƣợng. Chúng ta phải tuyệt đối chọn con 

đƣờng thông qua sự suy xét của lý trí. Dùng trí để tìm cầu chân lý, 

khai mở trí tuệ, thì bƣớc đƣờng học phật mới không bị thối tâm và trở 

ngại. 

 Sau khi khởi tín tâm và lý giải đƣợc rõ ràng, tiếp theo là Hành. 

Hành nghĩa là thực hành, tự thân mình thực tập để cảm nhận đƣợc 

điều mình tin và lý giải là đúng. Có nhiều ngƣời học cũng thừa nhận 

sự uyên bác, cao siêu thâm diệu của Phật pháp, song thừa nhận chỉ là 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 54 

thừa nhận chứ họ không tin theo. Lại có một số ngƣời nghiên cứu, 

song họ chỉ làm công tác học thuật, nghiên cứu, nhận định mà thôi, 

chứ không thực hành, nhƣ vậy có thể nói giải mà không hành. Những 

ngƣời này trong kinh gọi là “ muỗng múc canh, cả đời không cảm 

nhận đƣợc mùi vị của canh  ” hay “ nhân viên ngân hàng, suốt ngày 

đếm tiền, nhƣng khi chiều về không đem theo đƣợc đồng nào về nhà 

”. 

 Ngƣời học Phật và thực hành phƣơng pháp giải thoát của Phật 

đà, sau khi liễu triệt giáo pháp, cần phải ra sức thực hành. Dựa vào 

pháp tu hành, chánh niệm từng lời nói, việc làm và ý nghĩ, làm cho 

hành vi ngay thẳng, diệt trừ vọng niệm trong tâm, nhƣ thế mới có thể 

minh tâm kiến tánh, chuyển mê thành ngộ, đạt đƣợc lợi ích của việc 

học Phật. 

 Giai đoạn cuối cùng của việc học Phật là chứng đắc đƣợc sự 

bình an tự tại ở ngay trong cuộc sống hằng ngày này. Đối với một sự 

việc nào đó, nếu có đầy đủ tín tâm, hiểu giải rõ ràng và thực hành một 

cách nghiêm cẩn, thì sẽ đƣợc thành quả nhƣ đã mong đợi. Vấn đề học 

Phật cũng nhƣ thế, hành giả học tập và thực hành phƣơng pháp giải 

thoát của Phật đà, nếu tín tâm kiên định, thấu triệt nghĩa lý, thực tập 

tinh cần không thối chuyển, nhất định sẽ có đƣợc sở đắc nào đó, đây 

gọi là chứng. Còn về cảnh tƣớng của sự chứng đắc nhƣ thế nào, thì 

giống nhƣ ngƣời uống nƣớc tự biết nóng lạnh, không thể diển tả bằng 

lời đƣợc, không thể làm cho ngƣời chƣa chứng mà hiểu nổi, chỉ có 

ngƣời tự chứng đắc mới lãnh hội nhƣ thế nào. 

 Hành tức thực hành, gọi là tu trì. Bƣớc đầu của ngƣời học Phật 

là vào nhà phật pháp phải trải qua ngƣỡng cửa Tam quy và nhận lãnh 

5 nguyên tắc  đạo lý. Tam quy và 5 nguyên tắc đạo lý là hành trang 

đƣa hành giả đi đến chổ an vui hạnh phúc của thân phận kiếp ngƣời./. 

 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 55 

CÁCH LOẠI SUY GIÁO PHÁP CỦA VUA BA TƢ NẶC. 

 Ba Tƣ Nặc là vị vua xứ Câu Tát La ( Kosala). Ông sống cùng 

thời với đức Phật và có những hổ trợ tích cực đối với Đức Phật và 

Tăng đoàn. Tên tuổi của ông đƣợc nhắc đến nhiều trong kinh điển, và 

có một vài bài kinh không những đề cập đến ông nhƣ một ngƣời nhiệt 

tâm bảo hộ Tăng đoàn mà còn  cho thấy cách nhìn của ông về giáo 

pháp của Đức Phật. Điển hình nhất về điều này là trong bài kinh Pháp 

Trang Nghiêm, thuộc Trung A Hàm. Suốt bài kinh nầy, ta có thể thấy 

cách đánh giá, hay nói đúng hơn là cách loại suy khá đặc biệt của ông 

về giáo pháp của Đức Phật. Cách loại suy của ông đƣợc dựa trên đời 

sống thực tế mà ông trải nghiệm và cái nhìn của ông về đời sống của 

Đức Phật và Tăng đoàn. 

 Trong một lần Thế Tôn du hoá và cƣ trú tại ấp của Thích gia. 

Bấy giờ vua Ba Tƣ Nặc cũng có một số việc cần làm nên cũng đến thị 

trấn nọ. Khi vua nghe Đức Thế Tôn trú tại đô ấp của Thích gia, ông 

bèn tìm đến đảnh lễ Ngài. Thấy nhà vua tìm đến đảnh lễ mình, Thế 

Tôn hỏi rằng ông đã thấy ở Ngài có những giá trị gì mà cúi đầu đảnh 

lễ cung kính nhƣ vậy. Nhà vua đáp : Từ cách loại suy của ông, ông 

nhận thấy giáo pháp của Đức Phật là toàn thiện, chúng đệ tử của Ngài 

áp dụng nó một cách trọn vẹn, vì thế ông tìm đến cung kính đảnh lễ. 

    Trƣớc hết, vua Ba Tƣ Nặc cho rằng, giáo pháp của Đức Thế Tôn là 

giáo pháp toàn thiện, giáo pháp đó đƣa đến vô tranh, vô tham đem lại 

hoà hợp và tƣơng kính lẫn nhau. Giáo pháp ấy đƣợc chúng đệ tử của 

Phật áp dụng một cách trọn vẹn. 

      Vua Ba Tƣ Nặc ngồi trên ngai vàng suy nghĩ rằng:  Trong đời, cha 

mẹ tranh chấp với con cái, con cái tranh chấp với cha mẹ, anh em thân 

bằng quyến thuộc tranh chấp lẫn nhau, nói xấu nhau v.v là những 

ngƣời thân trong gia đình mà còn nhƣ vậy, thì những ngƣời không 

thân thích với nhau lại còn tệ hại hơn. Ngoài thân quyến ra ở xã hội, 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 56 

nào là thầy với trò, chủ với tớ, quan với quân, bạn với bè v.v luôn luôn 

có nhiều mối tranh chấp không khoan nhƣợng. Trong khi ấy, chúng đệ 

tử của Phật sống phạm hạnh, sống hoà hợp không tranh chấp. Nếu có 

vị nào không sống đƣợc với Tăng đoàn bỏ đạo thôi tu, họ không nói 

xấu Phật, nói xấu Tăng đoàn, mà tự trách mình thiếu phƣớc không 

duyên. Chúng đệ tử Phật sống phạm hạnh suốt đời, sống hoà hợp 

tƣơng kính lẫn nhau. Với những thấy biết nhƣ vậy vua Ba Tƣ Nặc 

đem lòng kính ngƣỡng. 

 Giáo pháp của Phật xem nhƣ là con đƣờng sống, con đƣờng đem 

lại an bình lợi lạc, thoát khỏi các tranh chấp, từ bỏ hận thù. Nhƣ vậy, 

những đệ tử của Đức Phật, nếu ngƣời nào vẫn còn ƣa thích tranh chấp, 

nói xấu, chỉ trích, giận hờn, thù hận lẫn nhau, thì đã  đi ngƣợc lại lời 

dạy của Phật. Vị ấy không còn là đệ tử của Phật nữa. 

 Thứ đến, nhà vua lại nghĩ rằng : Giáo pháp của Phật toàn thiện 

vì giáo pháp ấy đƣa đến xả ly các dục, xa rời chấp thủ, đem lại đời 

sống phạm hạnh, không bị nhiểm ô bởi dục vọng, không dính trƣớc 

dục, không bị dục trói buộc, không kiêu ngạo chấp thủ. Bach đức Thế 

Tôn, ở đây con thấy các tỳ kheo tự nguyện sống phạm hạnh trọn đời, 

nguyện xuất ly khỏi tham dục. Ngoài ra con không thấy ở đâu có 

phạm hạnh thanh tịnh nhƣ vậy, nhƣ mái nhà của Thế Tôn. Do đó con 

nghĩ rằng, Pháp của Đức Nhƣ Lai, bậc vô sở trƣớc, Đẳng chánh giác 

giảng dạy thật là toàn thiện. Chúng đệ tử của Phật thật khéo thực 

hành. 

 Xả ly các dục, xa rời chấp thủ là một trong những điều kiện cần 

thiết để thực hành đời sống phạm hạnh. Vì dục và chấp thủ đƣợc xem 

là một sự chƣớng ngại trên con đƣờng thực hành để phát triển tâm 

linh. Vật chất là điều kiện cần thiết để duy trì đời sống, nhƣng trong 

hành trình tu tập, đặc biệt với ngƣời xuất gia, việc quá tham đắm vật 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 57 

chất, đam mê các dục lạc là điều làm chƣớng ngại cho việc thực hiện 

đời sống phạm hạnh để phát triển tâm linh. 

 Tiếp đến vua lại nghỉ rằng : giáo pháp của Đức Thế Tôn toàn 

thiện, vì giáo pháp ấy đem lại sự bình an hoan hỷ tự tại cho ngƣời thực 

hành nó. Vua thấy các tỳ kheo sống hân hoan, sắc diện vui tƣơi, đoan 

trang, vô vi vô cầu, sống đời thanh tịnh, tri túc giản dị, ông cho rằng 

các tỳ kheo khéo sống đúng theo giáo pháp của Phật và đã có sở đắc 

trong việc tu tập của mình. 

 Vua lại suy nghỉ giáo pháp của Phật thật là toàn thiện, vì nó có 

công năng hàng phục đƣợc những sa môn phạm chí. Đức Phật không 

bao giờ tham gia vào những cuộc tranh luận về giáo thuyết. Nhƣng có 

rất nhiều giáo thuyết của phạm chí Bà la môn muốn tranh luận với 

Phật Vì thế những sa môn Phạm chí dù có nhiều thông minh trí tuệ, có 

danh tiếng đến đâu, khi gặp Đức Phật vẫn không dám tranh luận. 

Nhƣng mỗi khi họ nghe đƣợc Đức Phật trả lời thì đã vui mừng cúi đầu 

kính lễ, và đã có nhiều ngƣời quy y theo, cũng có nhiều ngƣời đã xuất 

gia thành tỳ kheo và đắc quả thánh. Chính vì thế mà vua Ba Tƣ Nặc đã 

cho rằng giáo pháp của Phật là toàn thiện có công năng hàng phục 

ngƣời khác. 

 Nhà vua lại cho rằng giáo pháp của Phật thật là toàn thiện vì nó 

có sức mạnh cảm hoá mọi ngƣời. Ông nghỉ rằng, ở địa vị một bậc đế 

vƣơng, có quyền quyết định mọi việc. Nhƣng mỗi lần ngồi trên ngai 

vàng để giải quyết mọi quốc sự. Ông vẫn không thể điều hành và dàn 

xếp ổn thoả hết sự tranh cải của các triều thần đƣợc. Vẫn có nhiều 

ngƣời không theo ý ông. Trong khi đó, ông thấy, Đức Thế Tôn thuyết 

pháp, đại chúng đệ tử vây quanh, mọi ngƣời ai cũng nhƣ ai không một 

tiếng ồn ào khởi lên, Ông nghỉ rằng Đức Thế Tôn là bậc Điều ngự, vì 

Ngài không cần dùng đến đao trƣợng, hình phạt, nhƣng tất cả đều 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 58 

đúng nhƣ pháp nà đƣợc an ổn phúc lạc. Giáo pháp nhƣ vậy có công 

năng hy hửu và giáo pháp ấy là toàn thiện. 

 Vua lại nghỉ rằng giáo pháp của Nhƣ Lai là toàn thiện vì dù 

không dùng quyền lực vẫn khiến ngƣời khác cung kính tuân thủ. Nhà 

vua thấy rằng quan quân của ông đƣợc ban phát bổng lộc, đời sống 

của họ tuỳ thuộc vào vua, nhƣng ông vẫn không khiến họ cung kính 

phụng hành nhƣ đệ tử của Phật cung kính với Phật. Ông cho rằng giáo 

pháp của Phật là toàn thiện, đáng trân trọng và chúng tỳ kheo của 

Ngài thật đáng quy hƣớng. 

 Trên đây là những cách suy nghĩ của vua Ba Tƣ Nặc đã loại suy 

những điều đề cập trong giáo pháp của Phật, khi ông ở độ tuổi 80, độ 

tuổi mà ngƣời ta có thể cảm nhận sâu sắc về bản chất cuộc đời, sau khi 

đã trải qua sanh , lão, bệnh và đang đến giai đoạn cuối cùng là tử. 

Cách loại suy của ông thuần tuý dựa trên kinh nghiệm thực tế. Giáo 

pháp của Đức Phật là con đƣờng sống mà vua Ba Tƣ Nặc đã cảm nhận 

một cách sâu sắc và tƣờng tận ./. 

 - Loại suy : 1-Vô tranh, hoà hợp  2-/ Xả ly các dục, xa rời chấp 

thủ. 3-/ Đem lại sự an bình tự tại cho ngƣời thực hành. 4-/ Có công 

năng hàng phục ngƣời khác . 5-/ Có sức mạnh cảm hoá mọi ngƣời. 6-/ 

Không dùng quyền lực mà vẫn khiến mọi ngƣời tuân theo. 

 

BẢY PHÁP KHÔNG SUY THOÁI 

 Khi Phật còn tại thế, vua A Xà Thế nƣớc Magadha có ý muốn 

chinh phạt dân nƣớc Vajji. Vua phái đại thần Vassàkara đến gặp Đức 

Phật và dặn dò ông ta. Này Bà La Môn, hãy đi đến Đức Thế Tôn và 

nhân danh ta, cúi đầu đảnh lễ dƣới chân Ngài, và vấn an sức khoẻ 

Ngài. Và khanh bạch tiếp:  “ Bạch Đức Thế  Tôn, vua A Xà Thế nƣớc 

Magadha muốn chinh phạt dân nƣớc Vajji, vua tự nói ta quyết chinh 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 59 

phạt dân Vajji này, dầu họ có uy quyền, có hùng mạnh, ta quyết làm 

cỏ dân Vajji. Ta sẽ tiêu diệt dân Vajji. Ta sẽ làm cho dân Vajji bị hoại 

vong. Thế Tôn trả lời khanh thế nào hãy ghi nhớ rõ và nói lại cho ta 

biết. Các bậc Nhƣ Lai không bao giờ nói sai sự thật .” 

 Trƣớc khi quyết định một sự kiện lớn, những ngƣời lãnh đạo cần 

phải tham khảo ý kiến của các vị có trí thức đúng đắn. Đây là điểm 

quan trọng cho những ai giữ các trọng trách lãnh đạo. Nếu không có 

sự tham vấn này mà quyết định theo ý riêng mình, hay tệ hơn, theo sự 

tham muốn riêng mình thì dễ đi đến sai lầm, vua A Xà Thế, dặn dò đại 

thần Vassakara rất kỷ, từ lời nói của Phật, ghi nhận các câu trả lời của 

Ngài để về thuật lại đúng ý của vua A Xà Thế. 

 Lúc bấy giờ tôn giả A Nan đứng hầu bên Phật. Thế Tôn nói với 

An Nan : Này A Nan ! Thầy có nghe dân nƣớc Vajji thƣờng hay hội 

họp và hội họp đông đủ với nhau không ? 

 Bạch Thế Tôn, con có nghe dân Vajji thƣờng hay tụ họp và tụ 

họp đông đảo với nhau. 

1-Này An Nan, khi nào dân Vajji thƣờng hay tụ họp và tụ họp 

đông đảo với nhau, thời này A Nam dân Vajji sẽ đƣợc lớn mạnh, 

không bị suy thoái. 

 Sự tụ họp mang đến lợi ích thiết thực, không làm phát sinh điều 

xấu mà chỉ phát sinh điều tốt, việc làm nhƣ vậy gọi là tự điều chỉnh. 

Khi gặp gỡ thảo luận, trao đổi với nhau, nêu lên những khuyết điểm, 

tìm cách khắc phục, và cũng có thể trao đổi với nhau để tăng cƣờng 

các ƣu điểm. Nhờ vậy mà ngƣời này có thể học hỏi ngƣời kia, để tự 

điều chỉnh bản thân mình và điều chỉnh tập thể mình, làm cho cá nhân 

và tập thể sung sƣớng, an lạc hơn. Với ý nghĩa này tập thể ấy không bị 

suy thoái. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 60 

2-Đức Phật lại hỏi An Nan, Này A Nan dân Vajji có tụ họp trong 

niệm đoàn kết, giải tán trong niệm đoàn kết và làm việc trong niệm 

đoàn kết, thì sẽ đƣợc lớn mạnh không suy thoái. 

 Yếu tố đoàn kết rất quan trọng, để có sự đoàn kết, toàn xã hội 

cần phải có sự đồng thuận. Nếu cộng đồng bị chia thành nhiều nhóm 

lợi ích khác nhau, đấu tranh giành giật quyền lợi mà không có một 

định hƣớng chung thì không thể đoàn kết đƣợc. Sự đoàn kết đó chỉ có 

thể dựa trên sự ƣu tiên cho lợi ích cộng đồng, lợi ích dân tộc phải đặt 

cao hơn lợi ích nhóm. 

3-Đức Thế Tôn lại hỏi A Nan: Này A Nan. Dân Vajji không ban 

hành những luật lệ không nên đƣợc ban hành, không huỷ bỏ những 

luật lệ đã đƣợc  ban hành, sống đúng với truyền thống của dân tộc, 

nhƣ đã ban hành thuở xƣa, thì đất nƣớc sẽ lớn mạnh không suy giảm. 

 Thời bao cấp “ Trí, phú,địa, hào đào tận gốc, trốc tận rễ ” đã làm 

đảo lộn trật tự xã hội VN, là một minh chứng cho điều này. 

        Luật lệ không đƣợc ban hành là những luật lệ gây rối loạn xã hội, 

những luật lệ này đem lại lợi ích cho một nhóm ngƣời, nhƣng gây 

thiệt hại cho cả một xã hội, cộng đồng lớn. Những luật lệ nhƣ vậy 

không nên ban hành. Huỷ bỏ các luật lệ củ đang còn có tác dụng tốt, 

các luật này đang đƣợc sự đồng thuận của xã hội 

4-Đức Thế Tôn lại hỏi A Nan, Này A Nan ! Khi nào dân Vajji 

tôn sùng kính trọng, đảnh lễ, cúng dƣờng các bậc trƣởng lão, và nghe 

theo lời dạy của những vị này, thời A Nan, dân Vajji sẽ đƣợc lớn 

mạnh không suy giảm. 

       Các bậc trƣởng lão là những vị đã có nhiều sự đóng góp tích cực 

cho sộng đồng và tinh thần phục vụ, có tƣ cách đạo đức tốt, có nhiều 

kinh nghiệm, là những ngƣời có sự hiểu biết sâu rộng, có trí tuệ. Sự 

tôn trọng đối với những ngƣời nhƣ vậy rất quan trọng. Họ là những 

ngƣời có nhiều kinh nghiệm và sáng kiến thích đáng trong việc điều 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 61 

hành cộng đồng.  Một khi tham hỏi ý kiến với những vị này, họ sẽ góp 

ý cho những kinh nghiệm dễ tạo sự đồng thuận của toàn xã hội và 

tránh đƣợc sự sai lầm do thiếu kinh nghiệm. 

5-Phật lại hỏi: Này A Nan ! khi nào dân Vajji không bắt cóc và 

cƣỡng ép những ngƣời phụ nữ và thiếu nữ dân Vajji phải sống với 

mình, thời này A Nan, dân Vajji  sẽ đƣợc lớn mạnh không suy giảm 

 Gây bất ổn cho nữ giới sẽ ảnh hƣởng đến toàn xã hội, mất an ổn 

một nhà, tức mất an ổn một xóm, một xóm mất an ổn xã hội mất quân 

bình. Những sự ép buộc phụ nữ, nhƣ buôn bán phụ nữ, môi giới hôn 

nhân v.v sẽ gây ra những hậu quả trầm trọng trong xã hội ở hiện tại và 

tƣơng lai. Nếu những ngƣời nữ bất ổn lo sợ, buồn giận, đau khổ sẽ tác 

hại đến tâm lý con cái của họ. Kết quả cha mẹ đau khổ con cái của họ 

cũng khổ đau, xã hội suy thoái là điều không tránh khỏi. 

 6- Này A Nan ! Khi nào dân Vajji tôn sùng, kính trọng các đền 

đài, chùa miếu của đất nƣớc Vajji, không bỏ phế các cúng lễ đã cúng 

từ trƣớc, đã làm từ trƣớc đúng với quy pháp. Này A Nan đất nƣớc 

Vajji sẽ lớn mạnh. 

 Các đền đài chùa miếu, là nơi đân chúng sinh hoạt tâm linh và 

thông qua đó duy trì nếp sống tốt đẹp đã có. Nhờ nếp sống ấy mà cộng 

đồng không bị ảnh hƣởng các tác nhân xấu. 

 7- Này A Nan ! khi nào dân Vajji bảo hộ che chở đúng pháp các 

vị A La Hán. Khiến các vị A La Hán, chƣa đến sẽ đến trong xứ, và 

những vị A La Hán đã đến đƣợc sống an lạc, thời này A Nan dân Vajji 

sẽ đƣợc lớn mạnh không suy giảm. 

 Các vị A La Hán có đạo cao đức trọng, có trí tuệ, sự có mặt của 

các A La Hán sẽ góp phần điều chỉnh xã hội, xã hội phát triển tốt đúng 

hƣớng. Ngoài ra, nếu môi trƣờng xã hội tốt đẹp sẽ khiến cho các vị A 

La Hán ở đƣợc lâu. Đạo đức và trí tuệ của các vị A La Hán có sự ảnh 

hƣởng tốt cho việc an dân trị nƣớc, là hàng rào ngăn chận những sự 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 62 

thối hoá trong xã hội. Hàng ngũ Tăng già bị thối hoá , suy yếu thì 

hàng rào bảo vệ đất nƣớc cũng bị báo động đƣa đến suy vong. 

 Đại thần Vassakàra kết luận khi nghe phân tích những điều trên: 

Thƣa Thế Tốn Gotama, nếu dân chúng Vajji chỉ hội đủ một điều 

không suy thoái này, thời dân Vajji nhất định lớn mạnh, không bị suy 

giảm, huống nữa là đủ bảy điều không suy thoát. Thƣa Tôn Giả 

Gotama, vua A Xà Thế nƣớc Magadha không thể đánh bại dân Vajji ở 

chiến trận, trừ phi dùng ngoại giao hay kế ly gián./. 

*********** 

ÁP DỤNG ĐẠO ĐỨC TRONG CHÍNH TRỊ 

 Xƣa vua Trần Thái Tông lúc 20 tuổi đã phải chịu đựng rất nhiều 

đau khổ. Thái sƣ Trần Thủ Độ là một nhà chính trị gần nhƣ không có 

trái tim. Lúc Trần Thái Tông mới có 20 tuổi, Hoàng Hậu Lý Chiêu 

Hoàng mới có 19 tuổi, mà Trần Thủ Độ nói rằng nếu không có con 

gấp thì thế nào cũng bị loại ra, không đƣợc làm Hoàng Hậu nữa. Phải 

có con gấp để nhà Trần có thể bảo đảm đƣợc sự tiếp nối. Trần Thủ Độ 

đã ép vua Trần Thái Tông phế Chiêu Thánh, giáng Chiêu Thánh 

xuống chức công chúa để gả cho một ngƣời khác,và phải cƣới liền vợ 

cho anh ruột mình là Trần Liễu. Ngƣời chị dâu đó là công chúa Thuận 

Thiên, chị ruột của Chiêu Thánh. Lý do là Thuận Thiên đã có mang, 

nếu cƣới thì trong 7,8 tháng sẽ có con nối dõi. Một nhà chính trị 

không có đạo đức thì có thể hành động một cách dã man nhƣ vậy. 

Chàng thanh niên làm vua lúc đó 20 tuổi vì có quá nhiều khổ đau nhƣ 

vậy, không muốn làm vua nữa, và bỏ hoàng cung lên núi Yên Tử để đi 

xuất gia. Ngày hôm sau Trần Thủ Độ lên núi buộc vua phải về làm 

vua. Vua khóc và không chịu về, Trần Thủ Độ nói vua không về ông 

sẽ cho xây đền đài cung điện tại đây. Vua đem nổi buồn đau khổ tâm 

sự với quốc sƣ Viên Chứng trụ trì trên núi. Quốc sƣ Viên Chứng nói:” 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 63 

Bây giờ đã là vua rồi thì không thể làm theo ý riêng của Bệ Hạ đƣợc? 

Vua phải theo ý dân, dân muốn Bệ hạ về làm Vua thì Bệ Hạ phải về 

để làm Vua thôi “. Nhƣng tôi có vài lời muốn nhắc với Hoàng Thƣợng 

:“dù làm Vua nhƣng Bệ Hạ có thể tu học đƣợc. Vậy xin Bệ Hạ đừng 

có ngày nào mà không học hỏi và thực tập đạo lý giải thoát”. Vì nghe 

lời an ủi đó của Quốc Sƣ Vua Trần Thái Tông đã chấp nhận trở về 

kinh đô để làm Vua. Đêm nào Vua cũng thức khuya để học thêm. Học 

thêm đạo nho để giỏi thêm về chính trị. Học Đạo Phật để có một chiều 

hƣớng tâm linh đạo đức. Đủ để ôm ấp và chuyển hoá những nỗi khổ 

niềm đau của mình_ Vua mới 20 tuổi mà đã thành công trên con 

đƣờng chính trị, thành một nhà cầm quyền giỏi đó là nhờ có chiều 

hƣớng tâm linh và tu học. Trong sử ghi lại nhà Vua đã hành trì một 

nghi thức gọi là Lục Thời Sám Hối Khoa Nghi, mỗi ngày Vua thực 

tập bài sám và ngồi thiền 6 lần, mà vẫn còn thời giờ để làm chính trị, 

và làm quân sự. Trong khi đó ngƣời anh ruột của Vua là Trần Liễu 

phẩn uất vì đã bị cƣớp vợ đã triệu tập binh sĩ tổ chức hải quân để 

chống lại triều đình. Nhƣng vì Vua Trần Thái Tông đã biết tu học rồi 

nên Vua đã tìm những phƣơng pháp bất bạo động để giúp cho anh 

mình đầu hàng mà không trị tội. Cuối cùng Trần Liễu đƣợc ân xá, 

đƣợc cấp ruộng đất để sống một cách yên lành(185)và đƣợc ban cho 

chức hiệu An Sinh Vƣơng. An Sinh Vƣơng Trần Liễu có 3 ngƣời con. 

Trƣớc khi qua đời An Sinh Vƣơng gọi 3 ngƣời con tới bên giƣờng và 

dặn các con phải trả thù cho cha, mối thù không thể nào quên đƣợc. 

Nhƣng 3 ngƣời con đã tu theo Phật, nên tất cả đều không nghe theo lời 

cha dặn, mà lại dùng đạo đức để hoá giải với gia đình của ngƣời chú. 

Ngƣời con lớn là Hƣng Ninh Trần Quốc Trung đã từng tham dự vào 

việc cầm quân chống lại cuộc xâm lăng của quân Nguyên và cũng đã 

từng tu học thành công để trở thành một vị thiền sƣ, cƣ sĩ gọi là Tuệ 

Trung Thƣợng Sĩ. Ông không những đã đóng góp cho chế độ bằng 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 64 

chiến công cứu nƣớc dựng nứơc của mình mà còn đóng góp cho đất 

nƣớc bằng chiều hƣớng tâm linh của mình. Tuệ Trung Thƣợng Sĩ đã 

trở thành một thiền sƣ giảng dạy trong triều đình và làm thầy dạy kèm 

cho Vua Trần Nhân Tông sau này. Trần Nhân Tông sau này sẽ đi xuất 

gia, trở thành Trúc Lâm Đại Sĩ. An Sinh Vƣơng Trần Liễu có một 

ngƣời con gái sau này trở thành Hoàng Hậu của Trần Thánh Tông. Đó 

là Hoàng Hậu Thánh Thiên Cảm. Một ngƣời anh đóng góp về phƣơng 

diện quốc sự và đạo đức, một ngƣời em gái đóng góp về phƣơng diện 

bồi đắp gia đình, sinh con cho chế độ. Có một ngƣời em trai nữa sau 

này là một vị đại tƣớng có công đánh quân Nguyên, đó là tƣớng Trần 

Hƣng Đạo, Trần Hƣng Đạo là em trai của thiền sƣ Tuệ Trung Thƣợng 

Sĩ. Sở dĩ 3 anh em không báo thù mà còn đem hết tất cả sức mình để 

yểm trợ cho nƣớc nhà vì họ đã đƣợc đạo đức của Vua Trần Thái Tông 

cảm hoá và chinh phục. Nếu không tu học thì Vua Trần Thái Tông 

làm sao cảm hoá đƣợc 3 anh em ? 3 anh em con của Trần Liễu cũng 

đƣợc hƣớng dẫn tu học rất sâu sắc, cho nên yếu tố đạo đức,yếu tố tâm 

linh đã làm cho vững mạnh triều đại nhà Trần, cũng nhƣ đã làm vững 

mạnh triều đại nhà Lý. Những nhà chính trị trong đời Lý-Trần đều có 

nếp sống tâm linh rất sâu sắc. Cho nên mới có đƣợc triều đại huy 

hoàng vững mạnh nhƣ thế. Điều này cho ta thấy chiều hƣớng tâm linh 

và đạo đức vô cùng quan trọng trong mọi lĩnh vực đời sống con ngƣời 

về phƣơng diện tôn giáo và chính trị, kinh tế giáo dục vv… 

 Thời nay, tƣớng Võ Nguyên Giáp cũng đã từng thực tập thiền 

mỗi ngày. Và cựu Thủ Tƣớng Phạm Văn Đồng cũng đã từng tới chùa 

Đậu Quy Y. Nhƣng các vị này tuổi đã lớn. Trần Thái Tông đã biết tu 

năm 20 tuổi và nhờ đó hoá giải đƣợc khó khăn cho bản thân mình, cho 

gia đình và cho xã hội. Và đã có thể đối phó với hận thù, chia rẽ và 

tham nhũng. Chúng ta có thể làm gì để giúp nƣớc an dân. Nếu mỗi 

ngƣời chúng ta không có chiều hƣớng tâm linh và đạo đức, chúng ta 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 65 

không tự thanh lọc, không biết truyền thông thì chúng ta không có 

hạnh phúc, chúng ta không có hạnh phúc thì chúng ta không thể có 

khả năng đem lại hạnh phúc và an lạc cho nhau trong mọi tình huống.  

  

 Phỏng theo” Thông điệp tình huynh đệ” Hoà Thƣợng Nhất Hạnh 10-2008 

 

LÒNG BAO DUNG CỦA CÔ GIÁO CHỦ NHIỆM 

 Vào thời bao cấp tại trƣờng quê miến núi thuộc địa phận Quảng 

Nam, cuộc sống giáo viên và học sinh rất vất vã, việc học rất cần nhƣ 

cơm ăn áo mặc. Một chuyện đáng thƣơng và đầy sự thán phục đƣợc 

xảy ra trong một lớp học 11B do cô giáo tên H... làm chủ nhiệm . Đó 

là một sự việc một học sinh bị mất tiền ngay trong lớp học, khiến cô 

chủ nhiệm H phải chọn tình thế xử lý tìm ra nhân sự cắp tiền để trả lại 

cho em học sinh bị mất thật thông minh và đầy nhân hậu. 

       Cô giáo H kể rằng : Sau buổi trƣa nọ, khi đi dạy buổi mai về cơm 

nƣớc xong định nghỉ một chút, vừa nằm chƣa nóng lƣng thì bổng có 

em học sinh chạy đến mời cô đến trƣờng gấp để giải quyết một việc 

mất tiền trong lớp do thầy giám thị gọi. Cô ta vội vã thay đồ và cùng 

đi với em học sinh đến trƣờng. Cô đến trƣờng gặp thầy giám thị cho 

biết câu chuyện mất tiền, cô vào lớp 11B và gọi em bị mất tiền tên 

Long kể lại câu chuyện. Em Long thuật lại sự việc, chị em đƣa em 120 

ngàn đồng để mua cho chị một chiếc xe đạp, em Long định học xong 

rồi về mua. Trƣớc khi học em Long đem khoe số tiền mua xe với các 

bạn. Học đƣợc một tiết ra chơi rồi trở lại lớp thì số tiền mua xe đã mất. 

120 ngàn đồng ở thời điểm ấy rất là lớn, chiếc xe đạp là một gia sản 

lớn của nhiều gia đình nông thôn ở nơi vùng quê xa này. 

     Khi cô giáo chủ nhiệm vào lớp, thì cả lớp nhao lên “ yêu cầu cô lục 

soát từng bạn ”. Trƣớc sự yêu cầu và phản ứng của lớp học, cô giáo 

chƣa biết làm gì đây. Thế rồi cô lên bục giảng đứng nhìn một lƣợt 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 66 

khắp cả lớp. Mắt cô nhìn từng đôi mắt của lũ học trò. Nhƣng khi mắt 

cô vừa lƣớt nhìn qua đứa học trò tên là Luận, nó nhớn nhác nhìn cô rồi 

lại cúi đầu ngay xuống lẫn tránh, giác quan thứ sáu mách bảo cô đây 

chính là đứa ăn cắp tiền, và cô lƣớt thêm một vòng để kiểm chứng. 

Đôi mắt ấy lại một lần nữa nhìn lên mắt cô giáo nhƣng ánh mắt lạ lắm. 

Nó nhƣ van xin cầu khẩn. 

     Một luồng khí lạnh chạy ngang cơ thể cô ta, cô rùng mình, tay nổi 

da gà. Rồi đột nhiên một luồng ý tƣởng lạ chợt đến thúc giục cô tự 

quyết định ngay mà mấy giây trƣớc cô chƣa hề nghỉ đến. Cô vội đi 

nhanh về nhà lấy hết số tiền trong tủ, lẩm nhẩm đếm, may làm sao vừa 

đủ số tiền em Long đã mất, và cô trở lại lớp, cô đƣa hết cho em Long 

và cô nói : “ Em Long mất 120 ngàn đồng, nay cô trả cho em,  nhƣ 

vậy xem nhƣ em đã tìm lại đƣợc tiền. Từ nay không bàn luận gì nữa. 

Còn em nào đã lỡ cắp tiền của bạn, nay là tiền của cô giáo mình. Cô 

giáo từ ở xa đem đứa con nhỏ đến đây, lao động vất vã nhọc nhằn để 

giúp các em thành ngƣời có ý nghĩa cho cuộc sống, lẽ nào em lại đánh 

cắp hai tháng lƣơng lao động đầy mồ hôi chất xám của cô mình. Nên 

cô tin chắc em sẽ trả lại. Cô sẽ bảo vệ danh dự cho em.” 

    Em Long khóc không chịu nhận tiền, nhƣng cô giáo buộc phải cầm 

lấy. Cô giáo bƣớc ra khỏi lớp trƣớc sự phản ứng giận dữ của lũ học trò 

và nổi bàng hoàng của thầy giám thị. Nhƣng cô là cô giáo chủ nhiệm 

nên cô có quyết tối cao trong câu chuyện này. 

     Sau cái vụ việc mất tiền. Một ngày trôi qua rồi lại một ngày. . . trôi 

qua thật chậm, thật nặng nề. Cô giáo không còn một đồng dính túi vì 

cái nghĩa cử của mình. Đành lòng ngày ngày nấu cơm ăn với rau luộc 

hái ngoài rừng, có lúc cô cảm nghỉ mình xử sự đúng, nhƣng đôi khi cô 

cũng cảm thấy nuối tiếc, vì sao mình lại anh hùng hão thế ? Nếu kẻ 

cắp không đem tiền trả lại thì coi nhƣ mất toi hai tháng lƣơng tiền đâu 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 67 

nuôi thằng cu tý lúc này ? Cô ta đâm ra ngẫn ngẫn ngơ ngơ nhƣ kẻ 

mất sổ gạo. Một tuần trôi qua trong sự im lìm. 

      Sau hơn 10 ngày xãy ra biến cố ấy, cô ta gần nhƣ tuyệt vọng vì 

chẳng có ma nào đến thú nhận và trả tiền. Rồi một đêm trời mƣa 

giông, mƣa nhƣ trút kèm theo giông. Cô giáo ôm con vào lòng trong 

nổi buồn da diết, bụng làm thì dạ chịu không dám phàn nàn cùng ai, 

sợ cha mẹ biết thì khen hay chê ? chồng mà biết đƣợc thì không khỏi 

trách móc, lòng lo bối rối nhƣ tơ vò. 

    Nhƣng trong nổi buồn ấy hình ảnh ngƣời cha đã hiện ra rõ nét. 

Giọng ông  văng vẳng bên tai: “ Đừng bao giờ vì quyền lợi cá nhân 

mà làm thƣơng tổn linh hồn kẻ khác. Đừng bao giờ đánh kẻ cùng 

đƣờng. Nếu khi con đang đứng trên bục giảng bài mà thoáng thấy một 

học sinh đi trể thập thò bối rối ở hành lang, con hãy gọi vào, vì nó là 

kẻ đang thật sự muốn học. Khi học trò làm điều sai thì hãy sửa cho nó 

và cho cả chính mình, vì nếu nó đã giỏi nhƣ con thì nó tìm con để học 

làm gì ? Đừng bắt chƣớc những ngƣời thầy vô cảm xua đuổi học trò ra 

khỏi lớp mà không cần biết nó sẽ đi về đâu con nhé ! ”. 

    Trong khi hồi tƣởng lại lời dạy của cha, thì bên ngoài nhà có tiếng 

khua cửa, cô cứ tƣởng là tiếng động của con mèo con chó ở làng xóm, 

nên cô đánh tiếng đuổi đi. Một lúc sau lại vang lên tiếng gỏ cửa, rồi có 

tiếng thì thầm gọi tên cô giáo, tiếng đƣợc tiếng mất, cô ta vùng dậy 

gọi to: “ Ai thế ? ” 

     Có tiếng trả lời : “ Dạ em là Luận đây cô ”. 

     Cô ra mở cửa, bóng thằng con trai chạy xộc vào và quỳ gối dƣới 

chân cô giáo khóc sƣớt mƣớt. “ Cô ơi ! em là kẻ ăn cắp, Em hiểu cô đã 

nhận ngay điều ấy khi mắt cô nhìn mắt em, nhƣng cô đã ra sức bảo vệ 

em. Nếu hôm ấy cô theo lời yêu cầu của các bạn, rà soát từng học sinh 

một thì sẽ tìm thấy tiền em giấu trong ngƣời, chắc chắn em sẽ bỏ xứ ra 

đi. Lẽ ra em trả ngay tiền cho cô ngay đêm đầu tiên để cô khỏi lo âu 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 68 

nhƣng em sợ các bạn đang rình theo giỏi để tố cáo em trƣớc cả trƣờng. 

Em không ngủ bao đêm nay vì em biết em là kẻ xấu. Em rất cần tiền 

nhƣng không có khả năng kiếm nó. Bạn Long đã khoe tiền nên khêu 

gợi lòng tham của em. Một phút thiếu suy nghỉ em đã phạm lỗi. 

Nhƣng cô đã hiện ra nhƣ một bà tiên trong truyện cổ tích để cứu em 

thoát khỏi nổi ô nhục của một thanh niên có học. Đêm nay cô cho em 

gửi lại số tiền này và em xin thề với cô mãi mãi không bao giờ làm kẻ 

ăn cắp. 

     Cô giáo nhận lại số tiền từ tay học trò mà nƣớc mắt rơi. Cô ta 

mừng vì đã có tiền để mua sửa cho con, mừng vì mình đã không vô 

tình tiếp tay xô đẩy học trò mình xuống vực thẳm. 

     Ba mƣơi năm trôi qua, cô giáo rời xa ngôi trƣờng ấy trở về xứ Huế 

làm một nghề khác, nghề dạy ẩm thực du lịch, chƣa có một dịp nào 

gặp lại học trò xƣa ở xứ Quảng nên hầu nhƣ mọi học trò chẳng biết cô 

ở đâu nơi thành phố này. 

     Thế rồi, một hôm trong buổi sáng trời mƣa, có một ngƣời đàn ông 

bận áo mƣa bì bõm từ cổng đi vào, cô ta bƣớc ra hiên để hỏi khách lạ 

tìm ai. Một giọng nói Quảng Nam khàn khàn cất lên : “ Xin hỏi đây có 

phải nhà cô giáo H không ? ” 

 Vâng ! thƣa đúng ạ, xin mời bác vào nhà. Xin lỗi bác là phụ 

huynh của em nào ?  Cô giáo nghĩ rằng ngƣời đàn ông này là phụ 

huynh của sinh viên đến thăm mình để nói lời cảm ơn đã dạy dỗ con 

họ nhƣ bao lần vẫn tiếp trong đời làm nhà giáo của mình . 

      Ngƣời đàn ông bƣớc vào hiên, lấy cái mũ và áo ra rồi quỳ xuống 

ngay trƣớc mặt, nắm chặt bàn tay cô giáo, nói trong cơn xúc động. “ 

cô ơi, em đây, em là thằng Luận ngày xƣa đây ”.  Qua một phút bối 

rối, cô giáo kéo ngƣời khách đứng dậy và cũng nói với giọng nghẹn 

ngào : “  Cô nhận ra em rồi, mà sao em lại ở Huế hôm nay ? và làm 

sao em biết nhà cô mà đến  ? 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 69 

     Anh học trò Luận theo cô giáo vào trong nhà. Cô giáo đi pha trà 

mời ngồi, cô giáo hồi tƣởng lại em Luận ngày xƣa với ngày hôm nay 

nét mặt không thay đổi mấy, nhƣng dáng dấp già hơn, đầu tóc lấm tấm 

muối tiêu. Nó là đứa học trò đầu đời của cô khi vừa tốt nghiệp Đại 

Học Sƣ phạm những năm 1976 rời Huế đi dạy học tại ngôi trƣờng cấp 

ba miền núi. Hơn 30 năm trôi qua những dĩ vãng chìm lắng trong tâm 

trí, mà sao hôm nay nó lại lù lù hiện ra trƣớc mặt mình thế nhĩ ? Ngắm  

mặt nó cũng đôi mắt nhƣ xƣa nhƣng mất hẳn nét nhớn nhác van lơn 

hôm nào. Luận kể cô nghe, giờ đây cậu là một kỷ sƣ trƣởng của một 

nhà máy có tên tuổi ở thành phố Hồ Chí Minh. Đã có vợ con và đạt 

nhiều thành đạt cao quý trong nghề nghiệp. 

     Luận nói rằng, nếu ngày ấy bị phát hiện là kẻ ăn cắp thì chắc chắn 

hôm nay nó chỉ là kẻ du thủ du thực sống ngoài vòng pháp luật mà 

thôi. Nó luôn nghỉ về cô giáo của mình và mong ƣớc một ngày nào đó 

tìm lại thăm cô. Nhân chuyến đi Huế nên Luận đã có ý định đi tìm đến 

thăm. Nó tìm đƣợc nhà cô là đã có lần nghe cô kể nhà cô ở phố Âm 

hồn. Cái tên kinh dị ấy do năm 1884 kinh đô Huế đã thất thủ, và đã 

biết bao ngƣời Huế chết oan nơi đây, nên những ngƣời còn sống sót, 

để tƣởng niệm xây miểu âm hồn thờ cúng và gọi tên đƣờng để nhắc 

nhở nổi đau thƣơng của một thời đất nƣớc. Do đó mà Luận đã lần theo 

tìm ra nhà cô giáo. Phải chăng đây chính là món quà quý nhất mà 

ngƣời học trò năm xƣa đã hiến tặng cho cô giáo hôm nay đã giả từ mái 

trƣờng trở về sống đời ẩn dật hơn 30 năm trôi qua./. 

 

   Lời bàn : Những tội lỗi, sai lầm của con ngƣời gây ra, phần đông do 

hoàn cảnh tạo, cũng có phần do thiếu giáo dục mà ra. Để đối trị tội lỗi 

có hai cách : Một là pháp trị , hai là đức trị. Pháp trị là dùng biện pháp, 

nhƣ tra khảo, đánh đập,tù đày, kiểm điểm, kiểm thảo vv.. ở đời ngƣời 

ta thƣờng dùng. Nhƣng dùng pháp trị thì phần đông tốn sức, thời gian 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 70 

và tiền của mà sự khắc phục không cao, nhiều lúc gây tác dụng ngƣợc 

lại. Còn dùng đức trị, tức dùng đạo đức để trị, thì không tốn kém thời 

gian, sức lực và tiền của mà kết quả nâng cao và dứt điểm, có lợi về 

lâu dài hơn. 

      Qua câu chuyện trên, cô giáo là một ngƣời Phật tử ảnh hƣởng sự 

giáo dục của ngƣời cha cũng là ngƣời thầy giáo có tâm đạo đã huấn 

luyện con mình từ nhỏ, nên cô có đƣợc sự giáo dục một cách nhân 

đức. Nhờ đó cô đã cứu đƣợc cuộc đời học trò mình ra khỏi con đƣờng 

tội lỗi để trở thành ngƣời có ích cho xã hội và gia đình. Đó là món quà 

vô giá mà cô không ngờ đã hơn 30 năm trôi qua mà nay cô nhận đƣợc. 

      Đây để minh chứng cho phƣơng pháp tu tập trong nhà Phật là lòng 

từ bi và hỷ xả ngƣời đời họ không hiểu cho rằng đạo Phật dạy con 

ngƣời cái nhu nhƣợc yếu hèn và yếm thế. Nơi đây câu chuyện đƣợc 

thực hiện bởi lòng từ bi và hỷ xả, chúng ta không thấy nhu nhƣợc, yếu 

hèn yếm thế, mà là một sức mạnh, một sự dũng cảm, một sự tích cực 

nếu không phải là Phật tử ít ai có thể làm đƣợc nhƣ cô giáo H. 

         Câu chuyện đƣợc  ghi lại từ Tạp chí VHPG số 118  -15-11-201 

                Dựa theo lời kể của Cô giáo Hoàng Thị Nhƣ Huy.   

PHẬT GIÁO ĐỒNG HÀNH VỚI DÂN TỘC 

 Việt Nam là dãi đất có nhiều anh linh nhân kiệt từ thời ngàn xƣa 

cũng nhƣ ngày nay. Chính những nhân vật anh linh nhân kiệt này đã 

góp phần tô điểm non sông đất nƣớc VN càng ngày càng vững mạnh 

trên các mặt chính trị, văn hoá, kinh tế. Trong đó các nhân vật đƣợc un 

đúc và phát xuất từ  cửa thiền mà ra, mang một sắc thái đặc biệt có thể 

nói không có nƣớc nào mà có nhiều và giống nhƣ VN. 

Phật giáo VN tuy là một tôn giáo chuyên về tu tập của đạo giải 

thoát sanh tử khổ đau cho kiếp nhân sinh. Sự giải thoát của Phật giáo 

VN khác với sự giải thoát trong kinh điển, nhƣng không ngoài mục 

đích cứu khổ độ mê mà Đức Phật đã chỉ dạy. Phật giáo VN ngoài mục 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 71 

đích giải thoát sanh tử, còn đề ra phƣơng châm giải thoát ách nô lệ áp 

bức của các thế lực xâm lăng ngoại bang, giải thoát áp bức bất công 

của tầng lớp giai cấp, giải thoát bệnh tật đói nghèo, dốt nát, giải thoát 

mê tín dị đoan, lệ thuộc thần quyền v.v.. đó là đƣờng hƣớng của 

GHPGVN xuyên suốt từ xƣa đến nay. 

Các ông vua Phật tử đã áp dụng tinh ba của lời Phật dạy vào 

trong việc trị nƣớc an dân, đã không dùng đến sức mạnh quân sự, 

không dùng đến gƣơm đao, súng đạn, không dùng lực lƣợng đông 

ngƣời mà đã làm cho kẻ thù khiếp sợ quy hàng rút lui. Xƣa cũng nhƣ 

nay VN luôn có những con ngƣời ƣu tú nhƣ thế. Thời đại chúng ta có 

đƣợc hai nhân vật kiệt xuất bắt nguồn từ cửa thiền ra là Hoà Thƣợng 

Thích Quảng Đức và vị lãnh tụ Hồ Chủ Tịch. Để chống lại chế độ độc 

tài áp bức của Ngô triều, Hoà Thƣợng Thích Quảng Đức đã tự thiêu 

thân mình nguyện làm đuốc soi đƣờng cho chế độ bị màng vô minh 

che lấp. Từ ngọn đuốc đó mà đã làm thay đổi cả một chế độ, cũng từ 

sự hy sinh thân mình làm đuốc là tiền đề và thế mạnh vƣơn lên cho 

phong trào giải phóng miền nam của Đảng Cộng Sản VN thừa thắng 

vƣơn lên cho đến lúc thành công. Nhân vật thứ hai là Hồ Chủ Tịch là 

ngƣời con ƣu tú của xứ nghệ, là ngƣời Phật tử thuần thành đã áp dụng 

giáo lý vô ngã vị tha theo lời Phật dạy, quên mình vì mọi ngƣời, hy 

sinh cả đời mình cho công cuộc đấu tranh giành độc lập tự do cho đất 

nƣớc, đã bao phen chỉ đạo toàn dân toàn quân chống Pháp, chống Mỹ 

thành công đƣa đất nƣớc đến nền độc lập tự do. 

Nhƣ vậy hôm nay chúng ta thừa hƣởng di sản của tiền nhân công 

đức, chúng ta phải biết bảo vệ và trân trọng cái tinh thần vì đạo vì đời 

nó gắn liền với nhau nhƣ lời Bác Hồ khi sinh thời đã nói : “Phật Giáo 

Việt Nam với dân tộc VN nhƣ hình với bóng tuy hai mà một ”. 

Cách đây 700 năm vua Trần Nhân Tông đã nhƣờng ngôi quốc 

chủ lại cho con làm một ngƣời tu đi khắp nhân gian để cải hoá nhân 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 72 

tâm. Vừa là nhà tu vừa là nhà ngoại giao, ông vua thầy tu nầy đã đến 

nƣớc Chiêm Thành gặp gỡ Vua Chiêm là Chế Mân. Chế Mân kính 

phục đức độ và phong cách của ông vua thầy tu nƣớc Việt và xin làm 

con rễ của nƣớc Việt. Vua Trần Nhân Tông có con gái út là Huyền 

Trân Công chúa, Ngài bèn lòng gã con cho vua Chiêm. Thế là tình 

hữu nghị hoà bình giữa hai nƣớc đƣợc thắt chặt. Để tỏ lòng chân thành 

của vua Chiêm, Chế Mân đem hai châu Ô và Châu Rí làm sính lễ. 

Trong cuộc hôn nhân mang vẽ chính trị này, hai vùng đất đƣợc sát 

nhập vào lãnh thổ Việt Nam mà không tốn công chẳng tốn sức. Chúng 

ta thấy rằng  Phật Giáo Việt Nam có màu sắc chính trị không dùng sức 

mạnh quân sự mà giữ vững đƣợc nền hoà bình và mở rộng bờ cõi. 

Không những thế ngày xƣa mà ngày nay Phật giáo đã từng đồng hành 

với dân tộc trên mọi lãnh vực ích nƣớc lợi dân, góp phần ổn định 

chính trị, kinh tế và văn hoá, ít tốn sức ngƣời sức của mà thành công. 

Hiện nay chúng ta đang thừa hƣởng những thành quả tốt đẹp, tất 

cả đều do sự hy sinh đóng góp của các bậc tiền nhân của nhiều thế hệ, 

chứ không phải trong nhất thời mà thành nên. Nhà nƣớc Việt Nam đã 

sáng suốt thấy rõ tầm quan trọng của đất nƣớc về sự khởi nguồn độc 

lập cho đến nay, đã phát động lễ kỷ niệm 1000 năm Thăng Long, 

không phải chỉ để gợi nhớ sự hào hùng của dân tộc, sự tự hào của dân 

tộc, mà là lật lại từng trang sử đầy oai hùng của cả nƣớc mắt mồ hôi 

và xƣơng máu của cha ông chúng ta đã đổ xuống, để mọi ngƣời quân 

cũng nhƣ dân thức tỉnh trƣớc tiền đồ cao quý của dân tộc, mà biết trân 

trọng gìn giữ bảo vệ và phát huy. 

Chúng ta thiết nghĩ kỷ niệm ngày thành lập MTTQVN không 

phải chỉ để vinh danh những gì đã làm đƣợc, mà là để nhắc nhở mọi 

ngƣời phải có bổn phận và trách nhiệm đối với xã hội đất nƣớc. 

Chúng ta đang hiện hửu thừa hƣởng kế thừa thế nào cho tƣơng xứng 

với công lao mà tiền nhân đã để lại. Đất nƣớc VN  tuy đã độc lập tự 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 73 

do, không phải chúng ta luôn đƣợc yên thân an phận đâu. Với đà phát 

triển kinh tế và hội nhập văn hoá toàn cầu, chúng ta phải đối đầu nhiều 

thách thức hơn nữa. Nào là môi trƣờng ô nhiễm, thời tiết thay đổi, 

mƣa to lụt lớn bảo gió diễn ra thƣờng xuyên, tệ nạn xã hội gia tăng, tai 

nạn giao thông, bệnh tật gia tăng, dịch bệnh hoành hành trong các đàn 

gia súc thƣờng xuyên đe doạ tính mệnh và sức khoẻ con ngƣời, kinh tế 

cũng bị khủng hoảng báo động.  Đất nƣớc chúng ta tuy đã qua cái nạn 

chiến tranh nhƣng lại gia tăng các thứ nạn khác do chính chúng ta gây 

nên khiến cho đời sống con ngƣời trở nên bất an bất ổn. Trong gia 

đình nhiều cặp vợ chồng không chung thuỷ mất tin cậy lẫn nhau, con 

cái ngỗ nghịch bất hiếu với cha mẹ ông bà, anh em bất hoà tạo nên các 

sự lo sợ nghi kỵ là mối đe dọa sự bình an và hạnh phúc con ngƣời. 

Chúng ta đã làm đƣợc nhiều việc, nhƣng bên cạnh lại sinh ra nhiều thứ 

bất ổn nan giải. Khí hậu, môi trƣờng, bệnh tật, dịch bệnh, tệ nạn v.v là 

những kẻ thù không hình không dáng đang luôn rình rập chúng ta từ 

cá nhân cho đến gia đình và xã hội, không lúc nào là không có mặt các 

thứ nói trên. 

Vậy bây giờ chúng ta làm gì đây để đối phó với những đều đã và 

đang diễn ra đến với ta và bà con chúng ta ? Ở đây chúng ta nói không 

phải chủ quan, mà là sự thật, chỉ có con đƣờng duy nhất là làm theo 

lời dạy của Phật, thực hành 5 điều làm nên hạnh phúc và hoà bình của 

Phật giáo thì có thể chấm dứt các mối lo nói trên. Năm điều làm nên 

hạnh phúc  của Phật giáo là không sát, không trộm, không dâm, không 

dối, không rƣợu chè cờ bạc, cọng thêm pháp tri túc nữa. Tất cả mọi 

ngƣời thực hiện đủ năm điều thì từ gia đình cho đến xã hội đều hƣởng 

thái bình an lạc. 

Đối với Phật giáo, hạnh phúc và tự do không phải van xin mà 

đƣợc, Đức Phật chỉ cho chúng ta cách sống tự do, là hãy đứng bèn đôi 

chân và đi bèn đôi chân của chính mình, chứ không nên dựa dẫm vào 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 74 

đâu khác. Tâm ta làm chủ đời ta, không một thần linh nào ban phƣớc 

trừ hoạ cho ta. 

Vậy muốn có an lạc trong cuộc sống trong dân cƣ, chúng ta phải 

biết đoàn kết nhƣ theo lời dạy của Phật và thực hành con đƣờng đạo 

đức thì không những tự thân chúng ta, mà gia đình xã hội đều cùng 

hoà điệu trong cảnh thanh bình an lạc. 

 

CHÍNH SÁCH NỘI TRỊ VÀ NGOẠI GIAO CỦA NHÀ TIỀN LÊ 

 

Việt Nam là nƣớc luôn luôn bị nạn xâm lăng từ phía phong kiến 

phƣơng Bắc vẫn mang tính thƣờng trực, trong đó các triều đại độc lập 

đầu tiên ( Ngô-Đinh ) đang còn non trẻ, chính sách cai trị, luật pháp, 

kỷ cƣơng phép nƣớc đang còn phôi thai, dễ dẫn đến nội bộ triều đình 

phân hoá mâu thuẫn. 

Trƣớc tình thế nhƣ vậy, vào buổi đầu khởi nghiệp, vua Lê Đại 

Hành đã mời thiền sƣ Đỗ Pháp Thuận tham gia vào việc trù định kế 

sách của triều đại. Thiền sƣ Đỗ Pháp Thuận là ngƣời đƣợc vua Lê Đại 

Hành kính trọng bậc nhất trong các thiền sƣ lúc bấy giờ. Không những 

vua Lê Đại Hành đã đặt hết niềm tin ở thiền sƣ  Pháp Thuận , khi đem 

văn thƣ giao phó cho sƣ, đặc biệt vua Lê Đại Hành  đã tham vấn sƣ về 

vận nƣớc. Khi hỏi về vận nƣớc thiền sƣ Pháp Thuận đã trả lời vua Lê 

Đại Hành bằng bài kệ : 

Quốc tộ nhƣ đằng lạc        :      Vận nƣớc nhƣ mây quấn 

Nam thiên lý thái bình       :      Trời nam hƣởng thái bình 

Vô vi cƣ điện các               :      Vô vi trên điện các 

Xứ xứ tức đao binh            :       Chốn chốn dứt binh đao 

Sự xuất ngôn của thiền sƣ Pháp Thuận với bài kệ trên đây đặt 

trong bối cảnh đất nƣớc đang đứng trƣớc nguy cơ của cả thù trong lẫn 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 75 

giặc ngoài, vận mệnh triều đại đang bị đe doạ nghiêm trọng. Bằng trí 

tuệ thiên tƣ, sự nhạy bén về chính trị, thiền sƣ Pháp Thuận đã khẳng 

định rằng, để đất nƣớc đƣợc thái bình, triều đại trƣờng tồn, điều quan 

trọng nhất là toàn dân đoàn kết ( cuộn mây). Nếu từng cá nhân riêng 

rẽ giống nhƣ từng sợi mây tất sẽ trở nên yếu đuối không tránh khỏi bị 

tiêu diệt mỗi khi kẻ thù ngó tới, nhƣng khi toàn dân đoàn kết nhƣ một 

cuộn mây thì không một kẻ thù nào địch nổi. 

Về sau nhân dân ta có câu “ Đoàn kết là sống, chia rẻ là chết ”, 

và cũng từ đó Hồ Chủ Tịch nhấn mạnh thêm ý đó : 

“ Đoàn kết, đoàn kết, đại đoàn kết, 

 Thành công, thành công , đại thành công . ”. 

Không chỉ toàn dân đoàn kết, mà hơn thế nữa, để toàn dân đoàn 

kết  thiền sƣ Pháp Thuận đòi hỏi bậc nhân chủ phải hành xử vì quyền 

lợi nhân dân, tức là phải vô vi. Tức là cẩn thận không kiêu ngạo, là 

hạnh của học sĩ, bỏ lòng dơ ân ái, không lấm bụi của sáu tình, không 

để các ái nhỏ nhƣ tóc tơ che giấu, trong lòng thì các niệm lắng diệt. 

Vô vi mới tạo đƣợc niềm tin trong nhân dân, để từ đó họ xả thân bảo 

vệ đất nƣớc vƣơng triều. 

Ý tƣởng đoàn kết toàn dân, bậc nhân chủ phải vì quyền lợi của 

nhân dân mà hành động đƣợc thiền sƣ Pháp Thuận trả lời vua Lê Đại 

Hành cách đây hơn 10 thế kỷ đƣợc xem nhƣ là một luận điểm chính trị 

vƣợt thời gian và không gian. Đây chính là bí quyết để đất nƣớc thái 

bình, nhân dân an lạc. Nó đã trở thành một di sản quý báu của dân tộc, 

đƣợc phát triển qua dòng thời gian và trở thành chiếc “ gƣơm thần ” 

để nhân dân ta quật đổ bao kẻ thù hung bạo, giữ vững đƣợc nền tự chủ 

của đất nƣớc. 

Trên mặt ngoại giao, sự đóng góp của Thiền sƣ Pháp Thuận 

cũng hết sức nổi bậc. Mùa xuân năm Đinh Hợi (987 )nhà Tống phái 

sứ thần Lý Giác qua VN. Vua mời thiền sƣ Pháp thuận giả dạng làm 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 76 

ngƣời chèo đò đón Lý Giác. Lý Giác là ngƣời rất giỏi văn chƣơng. 

Nhân lúc trên sông nƣớc có hai con ngỗng bơi trên mặt nƣớc, Lý Giác 

vui ngâm: 

Nga nga lƣỡng nga nga              :   Ngỗng ngỗng cả bầy ngỗng 

Ngƣỡng diện hƣớng thiên nha    :   Ngữa mặt ngó ven trời. 

Thiền sƣ Pháp Thuận đang cầm chèo liền nối vần ngay : 

Bạch mao phô lục thuỷ               :  Lông trắng phơi dòng biếc 

Hồng trạo bãi thanh ba               :  Sóng xanh chân hồng bơi. 

Lý Giác nghe hai câu của Pháp Thuận vô cùng thán phục, và Lý 

Giác làm một bài thơ tặng thiền sƣ Pháp Thuận với ý Lý Giác tôn 

trọng vua VN nhƣ chúa của Lý Giác không khác. 

Sự ứng xử ngoại giao của thiền sƣ Pháp Thuận, đã khiến cho Lý 

Giác đi từ chổ thán phục thần dân Đại Cồ Việt đến sự ngƣỡng mộ vua 

Lê Đại Hành không khác hoàng đế triều Tống. 

Trong ý sâu xa của bài thơ Lý Giác là một lối chơi chữ, mang 

tính cách kiêu ngạo của sứ thần nhà Tống, không chỉ riêng Lý Giác 

mà là thái độ phổ biến của sứ thần phƣơng Bắc. Ý Lý Giác xem vua 

và thần dân nƣớc Đại Cồ Việt nhƣ là bầy ngỗng đang ngẫng mặt 

hƣớng về thiên triều thần phục. Ngôn ngữ ngoại giao mà Lý Giác sử 

dụng thoạt nhìn thật là nhẹ nhàng, bay bổng, song nhìn kỷ quả thực là 

một  sự nhục mạ, một thách thức lớn lao đặt ra với thiền sƣ Pháp 

Thuận. 

Với một trách nhiệm công dân, cao hơn là một thiền sƣ đối với 

nƣớc đại Cồ Việt, thiền sƣ Pháp Thuận hiểu thâm ý của Lý Giác 

nhƣng vẫn thái độ ung dung tự tại, nối vần một cách sắc sảo, để từ hai 

câu thơ của Lý Giác thành một bài thơ hoàn chỉnh. Nhƣng sự nối vần 

của thiền sƣ Pháp Thuận ở đây không chỉ đơn thuần về mặt thi ca mà 

phải đƣợc hiểu đây là một thái độ ứng xử chính trị trên phƣơng diện 

ngoại giao. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 77 

Lông trắng phô màu biếc 

Sóng xanh chân hồng bơi. 

Lông trắng ở đây đƣợc hiểu là sự công khai ( bạch hoá ). Một sự 

công khai đƣợc phô bày nơi công cộng ( lục thuỷ ). Ở đây thiền sƣ 

Pháp Thuận muốn tỏ cho sứ thần Lý Giác hiểu rằng Đại Cồ Việt đã 

giành đƣợc độc lập và công khai độc lập này đối với thiên triều qua Lý 

Giác. Và nếu có chăng một thế lực nào đó , dù là thiên triều đi nữa, 

với âm mƣu xâm phạm nền độc lập, nhân dân Đại Việt sẳn sàng đứng 

lên bảo vệ bằng sức mạnh của mình (hồng trạo ) Hồng trạo ở đây hiểu 

là đôi chân hồng, thuyền lƣớt sóng đƣợc nhờ mái chèo, ngỗng bơi 

đƣợc nhờ đôi chân. Có nghĩa là Đại Cồ Việt sẽ vững bƣớc lƣớt qua 

mọi phong ba bảo táp mà tiến lên bằng sức mạnh chính mình ( màu 

hồng tƣợng trƣng cho sức mạnh ). 

Qua một giai thoại câu chuyện ngoại giao trên, chúng ta thấy sự 

khôn khéo tinh anh của các bậc tiền nhân, không những giỏi về ngôn 

ngữ mà giỏi nắm bắt đƣợc thâm ý của đối phƣơng khiến cho đối 

phƣơng phải nể phục không còn khinh miệt con ngƣời VN và đất nƣớc 

VN. Ở đây chúng ta thấy giá trị của văn học và ngôn ngữ đã khiến cho 

giặc thù phải kính nễ không gây hoạ xâm lăng, đất nƣớc thanh bình 

nhân dân an lạc. 

Không những ngày xƣa VN có nhiều chất xám giá trị không 

lƣờng, mà ngày nay dân tộc VN luôn có rất nhiều con ngƣời nhƣ thế, 

nhƣng chúng ta chƣa  khai thác và sắp đặt cho họ đứng đúng vị trí của 

họ mới có hiệu quả tốt. Hiện nay các công ty nƣớc ngoài họ thừa cơ 

dân ta nghèo nên họ bỏ tiền mua hết chất xám của dân nƣớc ta. Vậy 

đây cũng là cái nạn chảy hết chất xám, chất xám khô cạn con cháu 

chúng ta chỉ làm thuê làm mƣớn lại cho ngƣời khác trên mãnh đất 

thƣơng yêu của mình. Vì thế để bảo vệ chủ quyền đất nƣớc và sự thịnh 

vƣợn lâu dài chúng ta cần phải đầu tƣ cho những con ngƣời có chất 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 78 

xám đặc biệc để góp phần giữ vững chính trị, kinh tế và văn hoá. Một 

đất nƣớc văn hoá yếu kém thì kinh tế chính trị cũng yếu theo, cho nên 

cần phải đầu tƣ thật sự cho nền giáo dục nhân bản của nƣớc nhà. 

   

VAI TRÕ ĐẠO PHẬT TRONG  XÃ HỘI LOÀI NGƢỜI 

Nếu không có cuộc sống đau thƣơng thì đã không có đạo Phật. 

Phật giáo xuất hiện vì thế gian và tồn tại cũng vì thế gian. Sứ mệnh 

của Phật giáo là làm nhẹ bớt những nỗi đau thƣơng của mọi loài, và 

hơn thế nữa là hƣớng dẫn con ngƣời trong việc kiến tạo một đời sống 

an lạc căn cứ trên nền tảng Trí Tuệ và Từ Bi.  

Những cảnh sanh, lão, bệnh , tử mà Thái Tử Tất Đạt Đa đã gặp ở 

bốn cửa thành Ca Tỳ La Vệ là những cảnh có thể tiêu biểu cuộc đời 

khổ đau ở muôn thời, muôn xứ. Những cảnh khổ ấy là động lực thúc 

đẩy vị hoàng tử con vua Tịnh Phạn muốn tìm chân lý cứu khổ.  Ngày 

nay khổ đau của nhân loại đã tràn ngập, to rộng gấp mấy mƣơi lần khổ 

đau ngày xƣa, ác nghiệp của chúng sanh đã cọng đồng kiến tạo nên ác 

quả, và trong thế giới hắc ám vì vô minh và dục vọng, đạo Phật càng 

phải nhận thức sứ mệnh quan trọng của mình. 

Con ngƣời khi sinh ra, đã mang theo những bất mãn và thắc 

mắc. Những bất mãn và thắc mắc ấy, một khi chƣa đƣợc thanh toán, 

vẫn là nguyên do của muôn ngàn đau khổ. 

Đau khổ về thể chất :  Với một xác thân, con ngƣời luôn luôn 

phải đòi hỏi nhu cầu. Hầu hết nhân loại đã bất mãn hoàn cảnh của 

mình ít ai bằng lòng trong những điều kiện hiện tại, ƣớc muốn của con 

ngƣời đã là vô cùng thì sự khao khác thoả mãn cũng là vô tận. 

Vấn đề cơm áo tƣởng nhƣ có thể là vấn đề  quan trọng nhất. No 

và ấm đƣợc ngƣời ta xem nhƣ là điều kiện căn bản của hạnh phúc. 

Nhƣng không ngờ lịch sử của nhân loại, con ngƣời đã không bao giờ 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 79 

chịu bèn lòng với điều kiện cơm áo, ƣớc muốn thì phải đƣợc thoả mãn 

trong giây phút rồi tan biến. Nhƣờng chổ cho một ƣớc muốn khác 

mới, vì thế suốt đời con ngƣời cứ mãi lận đận gian nan. 

Trong khi chạy theo các ƣớc muốn, con ngƣời có thể phạm vào 

các tội lỗi. Để thoả mãn tƣ dục, con ngƣời trở nên gian xảo, dối trá, 

can tâm cắt đứt tình nhân loại, tình huynh đệ, tình thân thuộc và đành 

lòng dẫm lên trên xƣơng máu của đồng bào. 

Nhân xấu gây thành quả xấu, vì thế ngọn lửa dục vọng vị kỷ từ 

con ngƣời phát sinh, nay trở lại thiêu đốt con ngƣời làm cháy bùng cả 

tam giới nhiểm ô. Đau khổ càng tăng cùng sự bất mãn của con ngƣời. 

Về phƣơng diện sinh hoạt vật chất con ngƣời không tìm ra đƣợc hạnh 

phúc. 

Đau khổ về tinh thần : Về phƣơng diện sinh hoạt, những thắc 

mắc sâu xa trí óc càng làm cho con ngƣời càng đau khổ hơn nữa. Với 

một khối óc và một trái tim, con ngƣời sinh hoạt khác hẳn loài vô tình. 

Bao nhiêu lo âu giận ghét, bao nhiêu thƣơng yêu, say đắm đã gây cho 

con ngƣời những cuộc khủng hoảng liên miên về đời sống tình cảm, 

thêm vào đó những câu hỏi về giá trị cuộc sống đƣợc đặc ra cấp bách 

và kiến thiết không khác gì vấn đề cơm áo. Nhìn những cảnh tƣợng 

thƣơng đau, nhìn những cuộc bể dâu thay đổi của kiếp sống, con 

ngƣời bàng hoàng tự hỏi xem mình là ai, đâu là nguồn gốc tất cả các 

hiện tƣợng trƣớc mình là những ai và sau mình sẽ có những gì ? Vì 

sao muôn loài tồn tại, tồn tại với tƣơng tàn tƣơng sát, tồn tại với chứng 

kiến bao nhiêu nỗi thảm sầu ? Tất cả những câu hỏi đó đến trong trí óc 

chúng ta nhƣ những ngọn gió lốc. Con ngƣời làm sao có đƣợc hạnh 

phúc trong trạng thái thắc mắc nghi ngờ do tâm tƣởng ? 

Bao nhiêu bất mãn thắc mắc thì có bấy nhiêu đau khổ, ngƣời ta 

cho rằng có thể hạnh phúc khi đã làm thoả mãn đƣợc những bất mãn 

và thắc mắc lớn lao kia, thế mà con ngƣời đã quan niệm hạnh phúc là 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 80 

kết quả của  sự thoả mãn. Một ít dục vọng : danh lợi , tiền tài, sắc đẹp 

địa vị v.v.. 

Ƣớc vọng đã vô cùng thì sự “ thoả mãn hoàn toàn ” không bao 

giờ có thể thực hiện đƣợc, tự giam mình trong vô minh đen tối, trí 

thức con ngƣời không bao giờ giải quyết  nổi những thắc mắc lớn lao 

về cuộc đời, thế là nhân loại quay cuồng trong mộng tƣởng lầm lạc 

đau khổ không tìm đƣợc lối thoát. 

Nhận thức đƣợc tình trạng đó, đạo Phật lạc quan và cƣơng quyết 

chủ trƣơng diệt khổ, đồng thời xây dựng hạnh phúc mọi loài. 

Đạo Phật với sự khổ đau vật chất : Ngày xƣa Thái Tử Tất Đạt 

Đa cũng vì những thắc mắc về cuộc đời và sự đau khổ ê chề của nhân 

loại mà đi xuất gia tìm đạo. Đạo lý của Ngài hẳn nhiên phải là những 

phƣơng pháp thiết thực và hợp lý để diệt khổ và để giác ngộ. 

Trƣớc tiên giáo lý đạo Phật cho chúng ta thấy rằng dục lạc 

không phải là hạnh phúc. Dục lạc là nguồn gốc của đau khổ và chính 

bản thân của dục lạc cũng là đau khổ, muốn đƣợc hạnh phúc chân 

chính không những con ngƣời không chạy theo dục lạc mà còn phải 

diệt trừ tận gốc những ham muốn trong tâm mình. 

Dục vọng bớt xuống hạnh phúc tăng lên. Muốn diệt trừ dục vọng 

trƣớc tiên con ngƣời phải thực hiện pháp tri túc của đạo Phật. Tri túc 

là nhận những điều kiện vật chất mà mình sẳn có vốn là đủ cho mình 

rồi. Cuộc chạy đua theo dục vọng của mọi ngƣời chỉ là gây nên đau 

khổ, trầy chân, phồng tráng đứt hơi. Tri túc là tự bảo mình dừng đứng 

lại, đừng nối tiếp cuộc chạy đua điên rồ kia nửa. Nhiều kẻ sẽ bảo rằng 

pháp tri túc sẽ chận đứng mọi kỷ thuật tiến bộ và sản xuất mọi hoạt 

động của xã hội. Nhƣng tri túc của đạo Phật không cản trở bƣớc tiến 

của xã hội vẫn đƣợc tiếp tục chạy đều để phụng sự cho xã hội loài 

ngƣời. Tri túc chỉ có nghĩa là dừng hƣớng một hoạt động ấy về với 

mục đích. Phụng sự dục vọng, chìu theo dục vọng cá nhân nhƣ trong 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 81 

kinh Di giáo Phật đã nói: “ Ngƣời biết tri túc thì dù có nằm trên đất 

cũng thấy an lòng sung sƣớng. Ngƣời không biết tri túc tuy dù có nằm 

trên (thiên đƣờng) ngọc ngà châu báu cũng cảm thấy không vừa lòng 

xứng ý (khổ sở). ” 

Vậy tri túc là ngăn cảng không cho con ngƣời rơi xuống hố sâu 

diệt vong. Tuy chỉ là một thứ hạnh phúc tiêu cực, những thứ an ổn do 

tri túc đem lại sẽ là nền tảng cho hạnh phúc chân thật, tuyệt đối. 

Đức Đạo sƣ dạy : Đời là đau khổ, chỉ cho ta thấy rằng không thể 

tìm hạnh phúc ở ảo giác. Con ngƣời chỉ có thể tìm hạnh phúc đƣợc 

trong sự tiến hoá, cất mình lên cao để một ngày kia thể nhập với chân 

lý muôn đời. Trên nền tảng tri túc con ngƣời sẽ thƣơng yêu nhau. Xát 

cánh với nhau trên một hƣớng đƣờng duy nhất: Đó là hƣớng giải thoát 

hoàn toàn. 

Cuộc sống xát cánh để tiến bộ hay tƣơng đối là một cuộc sống 

hạnh phúc.  

Đạo Phật với sự đối trị đau khổ về tinh thần : Về phƣơng diện 

tri thức, Phật giáo chủ trƣơng trí óc con ngƣời vì vô minh và dục vọng 

che lấp, đã không thấy đƣợc ánh sáng của chân lý bất diệt, khả năng 

tri thức con ngƣời quá kém cỏi, nhƣng suy luận trí thức của con ngƣời 

chỉ có thể đƣa đến những biên giới siêu hình hƣ vọng. Con ngƣời phải 

căn cứ vào lời dạy của các bậc giác ngộ, để học tập và thật hành, trừ 

diệt tất cả những vô minh đen tối che lấp tâm trí. Một khi vô minh bị 

trừ diệt , trí tuệ Bát nhã sẽ hiện rõ, với khí cụ tri túc sáng tỏ vô song 

nầy, con ngƣời có thể trực nhận đƣợc chân lý phá tan đƣợc tất cả 

những nghi ngờ vi tế nhất mà trí phàm phu không thể có đƣợc. Lúc ấy 

bao nhiêu câu hỏi, bao nhiêu thắc mắc sâu xa của chúng ta về cuộc đời 

về bản ngã đều đƣợc giải đáp, và chỉ trong sự giác ngộ nầy, chúng ta 

mới tìm đƣợc hạnh phúc. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 82 

Vậy con đƣờng hạnh phúc phải có con đƣờng hƣớng thƣợng, 

con đƣờng giải thoát giác ngộ mà phƣơng tiện cần thiết để nhân loại 

có thể thƣơng yêu nhau xát cánh nhau mà tiến trên con đƣờng ấy là 

phƣơng pháp tri túc là diệt dục nhƣ Phật dạy . 

Tính cách cần thiết của công việc hoằng pháp trong giai đoạn hiện 

tại: 

Thế giới ngày nay đang lâm vào một tình trạng bạo động quyền 

lợi giữa ngƣời và ngƣời, giữa giai cấp và giai cấp, giữa xã hội và xã 

hội, đó là nguyên do của tất cả những khủng hoảng, kinh hoàng tràng 

lang khắp cả địa phƣơng từ Đông sang Tây.( ngƣời ta rùng mình khi 

nghĩ đến số diệt vong đang đón chờ nhân loại tiếng gọi thất thanh 

nhƣng rồi rời rợt của một vài tâm hồn nhân loại đang vang lên đây đó 

không đủ để ngăn cảng sức  lôi cuống của dòng quyền lợi). Bản thân 

mình, giai cấp mình, quốc gia mình, chủ nghĩa mình, quyền lợi mình “ 

xui dục con ngƣời xúi đến chổ rập rình nhau, thù nghịch nhau xem 

nhƣ là thù nghịch muôn đời ”. Hơn bao giờ hết, Phật tử toàn thế giới 

cần có ý nguyện thiết tha hoà bình bèn cách thực hiện sự đoàn kết 

rộng lớn, lấy sự sống làm căn bản, lấy tri túc làm phƣơng châm và lấy 

giác ngộ làm cứu cánh. Cùng với tâm hồn nhân loại khác, chúng ta cố 

tâm xây dựng, không những cƣờng quốc mạnh về binh bị, mà lại 

những quốc gia ham chuộng hoà bình, biết sống trong tinh thần tri túc 

và thƣơng yêu, biết sống đời hƣớng thƣợng. Chúng ta tin tƣởng rằng 

từ bi phải thắng cƣờng bạo, hoà bình sẽ ở lại với loài ngƣòi, nếu chúng 

ta thật tình mong muốn. Sự truyền bá tƣ tƣởng Phật giáo trên thế giới, 

vì vậy trở thành vấn đề cấp tốc một phần nhân loại hầu nhƣ đã hết tin 

tƣởng. Chúng ta phải nổ lực đem ánh sáng Phật đà đến để gây nên tin 

tƣởng cho họ. Tổ chức Phật giáo thế giới phải hoạt động mạnh hơn về 

phƣơng diện hoằng pháp. Sự liên lạc hoằng pháp giữa các quốc gia đã 

đƣợc kiến lập và thực hiện kế hoạch tƣơng tế tƣơng trợ, giúp đỡ các 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 83 

nƣớc Phật giáo tiến nhanh trên các kế hoạch giáo hội nhất là về giáo 

dục và từ thiện phải chú trọng đến sự tác thành những nền Phật giáo 

quốc gia hiện giờ đang thiếu điều kiện kinh tế để trƣởng thành. 

Chúng ta nguyện cầu công  cuộc hoằng pháp của Phật giáo 

chóng đƣợc thành tựu để đƣa muôn loài về với ánh sáng chân lý Phật 

đà ./. 

 

Ý NGHĨA XUẤT GIA 

     1-Tại sao gọi là xuất gia ? Xuất gia tiếng Phạn gọi là 

Pravrajya. Xuất gia là chỉ cho những ngƣời theo Phật giáo, từ bỏ gia 

đình sống đời phạm hạnh, không màng danh lợi hay dục lạc, chỉ mong 

cầu giải thoát, họ ở trong rừng hay ở những nơi thanh tịnh, xa rời đời 

sống thế tục. Ở Ấn Độ thời cổ đại cũng có những đạo sĩ Bà La Môn tu 

theo hạnh xuất gia, tuy có hình thức tƣơng tự, nhƣng chính đức Thích 

Ca Mâu Ni đã mang lại cho đời sống xuất gia theo đạo Phật một ý 

nghĩa đầy đủ và thực tiển hơn. 

      Kinh Tăng Nhất A Hàm nói : “ Ngƣời xuất gia nên giữ bốn lời 

hoằng nguyện, là ngƣời xuất gia học đạo thì phải giữ niềm tin kiên cố, 

nếu không đủ ý nghĩa nhƣ tên gọi này chớ xƣng là đệ tử của Đức 

Thích Ca ”. 

     Đệ tử xuất gia phải phát bốn hoằng thệ nguyện : 

1- Nguyện cứu các khổ chúng sanh. 

2- Nguyện trừ các chƣớng hoặc chúng sanh, 

3- Nguyện đoạn trừ các tà kiến của chúng sanh, 

4- Nguyện độ chúng sanh ra khỏi vòng sanh tử. 

      Nhƣ thế xuất gia theo nghĩa đạo phật không chỉ để giải thoát cho 

chính mình mà còn vì lợi ích cho mọi loài chúng sanh. Đã làm ngƣời 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 84 

xuất gia thì phải luôn luôn tự kiểm  điểm mình bằng bốn lời hoằng 

nguyện trên. . 

      Dựa vào hạnh nguyện của hành giả, cổ đức chia xuất gia có ba 

hạng: 

    a/ Thân và tâm đều xuất gia : Xuất gia là mỗi cá nhân tự 

nguyện, không ai và cũng không quyền lực nào có thể buộc một ngƣời 

phải xuất gia. Khi ngƣời xuất gia đã rời nhà vào ở trong chùa thì gọi là 

thân xuất gia, khi ngƣời đó tâm không còn hƣớng ra bên ngoài tham 

muốn các dục lạc, thú vui của năm dục, không còn màng đến danh lợi 

đƣợc mất, thì đó là tâm xuất. Thân và tâm của một ngƣời xuất gia đã 

đồng nhất, an bần lạc đạo, nên gọi là thân và tâm đều xuất gia. Đây 

chính là trƣờng hợp lý tƣởng nhất đối với một hành giả và cũng là bổn 

phận của ngƣời xuất gia. 

     b/ Thân xuất gia mà tâm không xuất gia : Đây là trƣờng hợp 

của những ngƣời gởi thân trong chùa nhƣng tâm của họ vẫn còn vọng 

tƣởng, chạy đuổi theo cái vui của năm dục. Ngƣời nhƣ vậy chỉ xuất 

gia vì cuộc sống hƣởng lạc, vì tiếng thơm để ngƣời khác ngƣỡng mộ. 

Đức Phật đã cho biết, vào thời mạt pháp thƣờng thấy nhiều hạng 

ngƣời xuất gia nhƣ vậy.. 

      c/ Tâm xuất gia mà thân không xuất gia: Đây là hình thức 

xuất gia của các vị thánh hay các vị Bồ Tát. Những vị này hoặc vì sợ 

lộ hình tƣớng khiến chúng sanh ngƣỡng mộ mà trở nên mê tín, hoặc vì 

họ không còn chấp vào hình tƣớng, mà chỉ chú trọng vào việc tu hành 

thực tiển. Thân của họ không cần ở chùa, nhƣng tâm họ không còn 

ham thích các thú vui của năm dục và cũng không màng danh lợi. 

Hình thức này rất đặc biệt, ngƣời phàm phu không thể thực hành 

đƣợc, vì vậy không thể làm mô phạm cho ngƣời xuất gia thông 

thƣờng. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 85 

    Ở đây chỉ đề cập đến hình thức xuất gia lý tƣởng nhất, đó là hình 

thức xuất gia thứ nhất, thân và tâm đều xuất gia.. 

     2- Xuất gia là trực tiếp đối mặt với sanh tử luân hồi :  

     Cái mà chúng ta gọi là “ nhà ” thì các bậc thánh gọi là lao ngục, 

là ràng buộc. Kinh Niết bàn dạy : “ sống trong nhà thì bị bức bách 

ràng buộc nhƣ lao tù, nó là nhân phát sinh ra các loại phiền não. 

Ngƣời ra khỏi nhà thì thoải mái nhƣ hƣ không, nó là nhân làm tăng 

trƣởng tất cả thiện pháp ”. Sự thể hiện rất rõ của việc xuất gia là việc 

từ bỏ đời sống trong ngôi nhà thế tục và sống đời sống không nhà, cạo 

bỏ râu tóc, mặc áo ca sa, dùng tâm thành kính, thọ trì giới luật Phật đã 

chế. Nhƣng đây chỉ mới là nghĩa đen, còn nghĩa bóng của nó là nhờ 

vào việc thành kính thọ trì giới luật của Phật mà có thể ra khỏi phiền 

não, ra khỏi nhà năm uẩn, ra khỏi nhà ba cõi, đƣợc giải thoát sanh tử 

luân hồi, chứng đắc giác ngộ, nhƣ thế mới gọi là xuất gia đúng nghĩa.. 

      Kinh Hoa Nghiêm dạy : “ Ngƣời đời thƣờng không hiểu biết gì 

về pháp của ngƣời xuất gia, chỉ ham thích cái vui rồi rơi vào sanh tử 

mà không biết cầu mong thoát khỏi. Còn Bồ Tát thì xả bỏ hết thảy 

thành quách tài sản, làm ngƣời xuất gia cầu mong giác ngộ. Nhƣ vậy, 

xuất gia không phải việc làm tiêu cực, mà ngƣợc lại, chính là việc trực 

tiếp đối mặt với sanh tử luân hồi, tìm ra con đƣờng giải thoát, gánh 

vác sứ mệnh cao cả tự độ độ tha, lợi lạc hữu tình, không bao giờ mõi 

mệt.. 

3- Xuất gia là tích cực đối diện với cuộc đời : 

     Xuất gia là ra khỏi sự ràng buộc của đời sống gia đình. Khi xƣa 

Đức Thích Ca còn là thái tử, đã thấy đƣợc cái khổ sanh già bệnh chết 

của cuộc đời, thế rồi Ngài quyết tâm từ giả cung vàng điện ngọc vợ 

đẹp con thơ... để xuất gia tìm cầu chân lý. Trãi qua sáu năm khổ hạnh 

tìm cầu chân lý, và cuối cùng Ngài tự mình xác định lại con đƣờng 

của mình và chứng đắc giác ngộ vô thƣợng Bồ đề. Nhƣ vậy xuất gia 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 86 

không phải là một việc dễ làm, lại càng không đơn giản để cả thân và 

tâm đều cảm nhận đƣợc pháp lạc, cho nên xuất gia là việc khó, phải 

trải qua nhiều công đoạn tu tập thực hành mới thành tựu đƣợc, là việc 

làm của bậc xuất trần thƣợng sĩ, không phải ngƣời có quyền uy hoặc 

giàu có mà làm đƣợc. Xuất gia là ra khỏi ngôi nhà đang bốc cháy của 

ba cõi, là ra khỏi ngôi nhà luân hồi sanh tử, muốn làm đƣợc điều này 

ngƣời xuất gia cần phải chuẩn bị cho mình một chí nguyện vững chải, 

một tấm lòng thành kính để trau dồi phƣớc huệ, nâng cao tính thiện 

trong con ngƣời, tinh tấn thực hành từ bi hỷ xả để bƣớc vào cảnh giới 

giác ngộ viên mãn.. 

     Xuất gia phải tự mình tháo gỡ ràng buộc, dần dần thoát ly biển 

khổ, xả bỏ danh lợi cám dỗ, chỉ một lòng tầm cầu chân lý giải thoát tối 

thƣợng. Xuất gia là việc làm siêu trần thoát tục, luôn luôn phải thức 

tỉnh nội tâm, tham học  cầu tiến, giải trừ cho đƣợc cái khổ sanh già 

bệnh chết, tiêu trừ cho đƣợc mê hoặc, thăng cao quả vị chứng đắc. 

Làm đƣợc nhƣ thế thì việc xuất gia mới tích cực đối diện với cuộc đời. 

Ngƣời xuất gia phải luôn luôn tâm niệm rằng, xuất gia là để vƣợt ra 

khỏi ngôi nhà phiền não sanh tử, ra khỏi ngôi nhà tà tri tà kiến, ra khỏi 

ngôi nhà tự tƣ tự lợi, để rồi hoàn thiện nhân cách, liễu ngộ cuộc đời 

tạm bợ vô thƣờng, lợi lạc quần sanh. Ngƣời xuất gia mỗi khi xuống 

tóc ( thế phát ) đọc bài kệ rằng : “ Cạo bỏ râu tóc, nên nguyện chúng 

sanh, xa rời phiền não, rốt ráo thanh tịnh ”. Tỳ Ni Nhựt Dụng nói về 

năm đức tính của một ngƣời xuất gia là : Một là phát tâm xuất gia, vì 

cảm bội Phật pháp. Hai là huỷ bỏ hình đẹp, vì thích ứng pháp y. Ba là 

cát ái từ thân, vì không còn thân sơ. Bốn là không kể thân mạng, vì 

tôn sùng Phật pháp. Năm là chí cầu đại thừa, vì hoá độ chúng sanh.. 

     Nhiều ngƣời quan niệm sai lầm cho rằng chùa chiền là nơi trốn 

tránh trách nhiệm xã hội hoặc vào chùa thì liền đƣợc thanh tịnh giải 

thoát. Nghỉ nhƣ vậy thì quá ƣ nông cạn. Vào chùa ngoài công việc bửa 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 87 

củi gánh nƣớc, tụng kinh niệm phật hằng ngày, ngƣời xuất gia còn 

phải biết tự câu thúc từng hành vi cử chỉ, từng lời ăn tiếng nói, từng 

niệm khởi trong tâm, nhất nhất đều phải chấp trì nghiệm ngặt các 

nguyên tắc của thiền môn. Nếu ngƣời không đủ phƣớc báo, thiếu 

quyết tâm hạ thủ công phu, hoặc không đủ thời gian tu tập và rèn 

luyện ngay từ đầu thì sẽ dễ dàng thất bại. Khí đó còn nói chi đến 

chuyện ngồi thiền, tỉnh toạ, kinh hành, nghiên cứu giáo nghĩa, thông 

thạo kinh điển, thuyết giảng độ sanh. Hoặc có ngƣời cho rằng vào 

chùa là trốn tránh đƣợc sự đời, có ngờ đâu trong tâm còn phiền não thì 

dù ở chùa phiền não lại càng tăng thêm. Có lời cảnh báo cho thấy rằng 

: “ Khi chƣa khoác áo ca sa thì thấy cuộc đời này nhiều chuyện, nhƣng 

khi đã khoác áo ca sa rồi thì chuyện càng nhiều hơn. ”.  Thật ra đây là 

một bài học hai mặt, khi tâm tịnh thì thế giới tịnh, và khi tâm an thì 

thế giới an. Khi cái thấy biết của mình đã không đúng thì làm sao mà 

tịnh, đức hạnh tu tập chƣa thuần thì thân làm sao mà an. Nếu không 

hiểu giáo lý thì dù có xuất gia đi chăng nữa tâm cũng không thể nào 

thanh tịnh, đó chỉ mới là hình thức thân xuất gia mà tâm không xuất 

gia. Mặt khác xuất gia là một chí nguyện, nhƣ ngƣời lập chí cho sự 

nghiệp của mình mà ra sức tập trung học hỏi trau dồi. Việc xuất gia 

mang ý nghĩa tiếp tục gánh vác trọng trách của đức Phật, nối tiếp dòng 

thánh, duy trì huệ mạng. Muốn đƣợc nhƣ vậy thì xuất gia phải phát 

tâm dũng mãnh, trên cầu Phật đạo dƣới cứu chúng sanh, giúp chúng 

sanh rời khổ đƣợc vui, chứng ngộ chân lý, giải thoát sanh tử luân hồi. 

   4. Xuất gia là đại báo hiếu : Nếu bảo rằng chữ hiếu của đời 

thƣờng là hiếu thuận cha mẹ, phụng dƣỡng thì đạo hiếu của ngƣời 

xuất gia còn cao hơn nữa, vì xuất là là một nghĩa cử cao đẹp hơn cả, 

chứ không nhƣ mọi ngƣời vẫn tƣởng rằng xuất gia là đoạn tuyệt thân 

bằng quyến thuộc. Đức Phật dạy ngƣời xuất gia đoạn trừ có nghĩa là 

đoạn trừ chấp trƣớc hoặc chấp thủ, nghĩa là không khởi vọng niệm về 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 88 

chấp thủ tình cảm, chứ không phải là đoạn trừ thâm ân cha mẹ, thay 

vào đó ngƣời xuất gia đem cái tình cảm bình thƣờng thăng hoa thành 

đại từ bi tâm. Nếu đoạn trừ theo cách nghỉ thông thƣờng thì thành ra 

pháp tiêu diệt, mà pháp tiêu diệt thì tu hành không có ích gì, nhƣ cây 

khô không còn có ý nghĩa .. 

     Đức Phật dạy chúng ta phải tôn trọng hết thảy chúng sanh, cảm 

ơn hết thảy chúng sanh, lấy sự tu tập giải thoát mà báo đáp thâm ân 

của cha mẹ. Đức Phật sau khi thành Phật, Ngài trở về hoàng cung báo 

hiếu cho cha và bà mẹ kế. Vua  cha lâm bệnh thì Ngài nói pháp cho 

vua nghe. Lúc vua lâm chung thì Ngài tự vai mình gánh thi hài vua 

cha đi mai táng. Ngƣời xuất gia báo đáp thâm ân cha mẹ bằng cách 

hƣớng dẫn cha mẹ tin ba ngôi Tam bảo, thực hành chánh nghiệp, làm 

lành lánh dữ, tạo phƣớc đức. Chỉ có ngƣời không hiểu đạo lý mới cho 

Phật giáo không tôn trọng đạo hiếu. Trong Phật giáo nhấn mạnh “ 

Tâm hiếu là tâm Phật, hạnh hiếu là hạnh Phật ”. Ngƣời xuất gia luôn 

lấy từ bi làm bản hoài, phát Bồ Đề tâm, hành Bồ Tát hạnh. lợi mình 

lợi ngƣời, cứu độ chúng sanh, trên đền 4 ơn nặng dƣới cứu khổ muôn 

loài, thƣơng yêu tất cả côn trùng nhỏ bé. Ngƣời xuất gia dùng năng 

lực tu hành của mình để báo hiếu, nếu cha mẹ có khó khăn, giới luật 

của Phật cũng cho phép cúng dƣờng cha mẹ, và cũng có thể đem cha 

mẹ về chùa để phụng dƣỡng. Chúng ta nhiều kiếp luân hồi trong lục 

đạo thì cũng có rất nhiều cha mẹ, nếu kiếp này may mắn đƣợc xuất gia 

thì phải tinh tấn tu hành, hoá độ chúng sanh hữu duyên, trợ duyên hồi 

hƣớng cha mẹ nhiều đời. 

     Xuất gia phải biết cầu tiến, vƣợt ra ngoài ba cõi, dùng trí tuệ liễu 

ngộ của mình mà phục vụ chúng sanh, làm cho chúng sanh đƣợc lợi 

ích thiết thực, từ vô minh mà đi vào giác ngộ. Dùng Phật pháp để 

hƣớng dẫn chúng sanh, lấy lục độ để giáo hoá muôn loài, do đó ngƣời 

xuất gia trƣớc hết phải vì lợi ích cho chúng sanh, thành tựu Phật đạo, 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 89 

chỉ nhƣ thế mới là một ngƣời xuất gia chân chánh, không trốn tránh 

cuộc đời, không rời thế gian .  

5. Ý nghĩa thực tiển của ngƣời xuất gia. 

Ngƣời xuất gia nhờ giữ gìn giới luật mà sinh đƣợc định, do định mà 

phát sanh trí tuệ, cuối cùng chứng đắc giải thoát giác ngộ. Nếu chúng 

ta dùng lòng tin chân chánh để áp dụng lời Phật dạy vào cuộc đời, 

đem lợi lạc cho cuộc đời thì chúng ta sẽ hoà hợp giữa mọi ngƣời, thế 

giới ta bà đƣợc an lạc thì đó là tịnh độ nhơn gian. Ngƣời xuất gia đi 

đến đâu cũng đƣợc tự tại, đó là một ý nghĩa cao quý của việc xuất gia. 

      Xuống tóc xuất gia là chính thức dấn thân vào cuộc đời, vì cuộc 

đời đau khổ, chúng ta nguyện xin cứu khổ, lấy niềm vui của mọi 

ngƣời để làm niềm vui của mình, lấy hạnh phúc của ngƣời làm hạnh 

phúc của mình, thực hành hạnh Bồ Tát, không vì an lạc cá nhân mà 

nguyện giúp hết thảy chúng sanh hết khổ đƣợc vui. Nhƣ vậy, chính là 

đi vào thực tiển của cuộc đời. Ngƣời xuất gia báo ân Tam Bảo bằng 

cách thông cảm và hoà nhập với mọi ngƣời, nhu hoà và hiểu đƣợc mọi 

ngƣời, dùng từ bi để đối với mọi ngƣời, cung kính tôn trọng hết thảy 

mọi ngƣời, cảm ơn hết thảy mọi ngƣời. 

      Ý nghĩa xuất gia đối với Phật giáo :  

      Phật giáo đƣợc lƣu truyền trong thế gian là nhờ vào hàng ngũ 

tăng sĩ, thêm một ngƣời xuất gia chính là thêm một sức mạnh hoằng 

pháp, làm cho Phật pháp ngày thêm hƣng thịnh. Phật pháp đƣợc hoằng 

truyền rộng rãi là nhờ sức mạnh của Tăng bảo. Kinh Tán Dƣơng Công 

Đức Tăng bảo cho thấy ngƣời xuất gia có nhiệm vụ giữ gìn mạng 

mạch của Tam Bảo, tiếp tục ngọn đèn trí tuệ của chƣ Phật, kinh dạy : 

“ Ngƣời đệ tử xuất gia là ngƣời có thể đảm trách và kế tục chánh pháp 

của Nhƣ lai ở đời sau. Nếu đem tất cả công đức của ngƣời thế gian 

gộp lại cũng không thể sánh bằng một ngƣời xuất gia hoằng dƣơng 

chánh pháp”.  



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 90 

     Lịch sử truyền bá Phật giáo đã khẳng định vai trò to lớn của 

Tăng bảo trong việc duy trì chánh pháp ở thế gian. Ngày nay mặc dù 

kinh sách đầy đủ mà con ngƣời vẫn khó tiếp cận với Phật giáo, 

chƣớng ngại lớn nhất của họ là không hiểu đƣợc phật pháp, vấn đề 

nầy liên quan đến sự giáo dục lâu dài, đồng thời phản ảnh hoạt động 

hoằng pháp chƣa hiệu quả. Hơn nữa, công việc hoằng pháp chƣa song 

hành với nền giáo dục hiện hành, chƣa có phƣơng tiện nào có đầy đủ 

tính chính xác và toàn diện để đƣa Phật pháp phổ cập quần chúng, cho 

nên công việc hoằng pháp lợi sanh là một trách nhiệm lớn lao mà 

ngƣời xuất gia phải gánh vác. 

     Ý nghĩa xuất gia đối với xã hội : 

    Xã hội phát triển không chỉ chú trọng văn minh vật chất mà còn 

phải kiến tạo văn minh tinh thần, nếu không sự phát triển của xã hội 

mất cân bằng. Hoằng dƣơng Phật pháp là tích cực đóng góp văn minh 

tinh thần cho xã hội. Phật pháp là tâm pháp, thực hành phật pháp là tự 

rèn luyện hoàn thiện nhân cách và bình đẳng với tất cả chúng sanh 

trong pháp giới. Xã hội hiện đại nhấn mạnh vai trò của sự hoà hài, 

điều này rất khế hợp với tinh thần Phật giáo. Phật giáo không bao giờ 

nói đến đối lập mà nói đến dung hoà. Mọi ngƣời có thể học hỏi ở Phật 

pháp, nếu thế gian này mọi ngƣời đều học hỏi Phật pháp thì thế giới 

không còn chiến tranh, ngƣời với ngƣời hoà hài thƣơng yêu. 

     Xuất gia là gánh vác sự nghiệp của chƣ Phật, tiếp tục thắp sáng 

ngọn đèn chánh pháp. Sức mạnh của cá nhân tuy nhỏ bé, nhƣng nếu 

có thể nói năng nhƣ chánh pháp, làm những điều Phật dạy thì có thể 

cảm động đƣợc tâm thức của nhiều ngƣời, cống hiến cho xã hội một 

giá trị hài hoà thân thiện. ngƣời xuất gia lấy việc lợi ích cho mọi ngƣời 

làm sự nghiệp, giúp xây dựng xã hội thanh bình, cải thiện nhân tâm, 

dùng từ bi mà bổ chính, hổ trợ cho những thiếu sót của giáo dục, góp 

phần xây dựng một quốc độ an lành, hạnh phúc cho mọi chúng sanh. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 91 

     Xuất gia là truyền thống tốt đẹp của Phật giáo, là sự cầu tiến của 

con ngƣời, tự tại giải thoát và chân thành sống với đời. Xuất gia là 

một sự tự nguyện cá nhân không có bất kỳ một sự gán ép nào. Xuất 

gia là sống với một đoàn thể tăng già hoà hợp, dung hoà một cá thể 

vào trong đại chúng, sống trong đại chúng để rèn luyện chất lƣợng bản 

thân, thực hiện lý tƣởng giải thoát, đồng thời đem năng lƣợng từ bi và 

trí tuệ của đại chúng chuyển hoá thế gian, thúc đẩy cá nhân và cộng 

đồng không ngừng tinh tiến./. 

                                                               Bài viết : Thích Thiện Chánh 

                                                                 VHPG số 110- 15-12-2010 

 

************* 

ÂM NHẠC TRONG NGHI LỄ PHẬT GIÁO. 

    Theo Từ điển Hán Việt của Đào Duy Anh và của Thiều Chửu : “ 

Nghi là dáng vẻ bên ngoài nhƣ oai nghi. Lễ là khuôn mẫu, phép tắc, 

cung cách nhƣ lễ bái. ”. 

     Trong Sa Di Luật nghi yếu lƣợc tăng chú quyển hạ:  “ Oai nghi 

giả, vị hữu oai khả úy, hữu nghi khả kính ”. Bởi lẽ, có oai khá sợ, có 

nghi khả kính” và “ Nghi tại tƣớng, Lễ tại tâm ”. 

    Ngƣời xƣa nói: “ Dân sở do sinh, lễ vi đại ”. Những điều cần cho 

dân yên mà sống Lễ là hơn hết. Vì thế cũng có câu: “ Hiếu, Để, Trung, 

Tín nhân chi bổn. Lễ ,Nghĩa, Liêm, Sĩ nhân chi căn ”. Trong sách 

Luận Ngữ, Khổng Tử đã nói : “ Không học kinh lễ thì không biết cách 

đi đứng ở đời ”. 

    Nghi lễ nhƣ vậy có ý nghĩa rất rộng, bao trùm hành vi, thái độ, 

tín ngƣỡng, văn hóa, ngôn ngữ, phong cách con ngƣời và xã hội. 

Trong nghĩa hẹp thì nghi lễ là nghi thức hành lễ tụng niệm mang tính 

tín ngƣỡng thờ phụng của một tôn giáo. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 92 

Nghi lễ thƣờng đi đôi với nhạc, lễ và nhạc là triết lý chủ yếu của 

Nho gia có tác dụng chuyển hóa con ngƣời và xã hội. Đức Khổng Tử 

coi Lễ rất quan trọng để kiểm soát hành vi, ƣớc muốn bất thiện của 

con ngƣời, còn nhạc để điều hòa cảm hóa lòng ngƣời. Nhạc và Lễ của 

Nho giáo đã ăn sâu vào đƣờng lối cai trị của quốc gia và quan niệm 

sống của xã hội thời xƣa. Nó ảnh hƣởng nhất định vào nếp sống của 

con ngƣời và xã hội Á Đông ngày nay. 

       Nghi lễ Phật giáo cũng có hai phần lễ và nhạc, tùy theo truyền 

thống văn hóa nghệ thuật của mỗi miền, mỗi vùng mà phần lễ nhạc 

Phật giáo ảnh hƣởng và biểu hiện theo truyền thống của vùng, miềm 

ấy. Nghi lễ Phật giáo mang màu sắc lễ nhạc cổ truyền của dân tộc, là 

một mảng của nên văn hóa truyền thống cần phải tôn trọng, phát huy 

và bảo tồn. 

     Theo định nghĩa truyền thống : “ Âm nhạc là một thực thể đƣợc 

nhìn từ nhiều góc độ khác nhau, hiểu khác nhau ”. 

      Đạo Phật đến với Việt Nam rất sớm, từ thời Hùng Vƣơng 

khoảng từ thế kỷ thứ I, thứ II. Đạo Phật đi đến đâu nhƣ nƣớc thấm vào 

đất, hòa vào dân tộc Việt nhƣ máu và thịt, nhƣ tim với óc của một cơ 

thể con ngƣời. Vai trò của Tăng, Ni đối với đạo Phật rất quan trọng. 

Tăng đoàn chính là những nghệ sĩ âm nhạc truyền thống Phật giáo, là 

nghệ sĩ sáng tác đồng thời cũng là nghệ sĩ biểu diễn. Thanh nhạc và 

khí nhạc của âm nhạc Phật giáo Việt Nam có nhiều loại khác nhau, 

nào là chuông , mõ, khánh, trống, ốc, tang, linh, bảng mộc, thủ xích, 

đại hồng chung, trống . . . . mỗi loại đều tạo một âm thanh trầm hùng 

thoát tục . . .  . 

       Âm nhạc trong nghi lễ Phật giáo Việt Nam có thể chia ra làm 

mƣời thể loại đó là : Tụng, trì, niệm, tán, sám pháp, bạch, thỉnh, 

xƣớng, kệ, đọc. Tụng kinh A Di Đà  khác với trì chú Đại Bi, niệm 

Phật “ Nam Mô A Di Đà Phật ” cũng khác với kệ chuông: “ Nguyện 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 93 

thử chung thinh siêu pháp giới  . . .” Tán lại hoàn toàn khác với 

xƣớng. Đọc sớ cũng khác với thỉnh, tác bạch khác với truyền pháp 

ngữ v.v.. mỗi thể loại khác nhau, không thể loại nào giống thể loại 

nào. 

      Âm nhạc nghi lễ truyền thống Phật giáo Việt Nam có yếu tố 

truyền thừa, sáng tác mà đặc biệt là yếu tố truyền khẩu vô cùng quý 

giá. Từ các vị bổn sƣ, chủ sám, gia trì, chánh chúng, duy na truyền 

tụng và lần lƣợt các lớp hậu bối làm theo, dƣờng nhƣ những tác phẩm 

của âm nhạc nghi lễ truyền thống Phật giáo Việt Nam không có tên tác 

giả  là những tác giả dân gian. 

    Âm nhạc nghi lễ Phật giáo VN lại có nhiều nốt, nhiều  âm đậm 

đà bản sắc dân tộc và rất đa dạng, rất phong phú mang yếu tố địa 

phƣơng. Tán của miền Bắc khác với tán của miền Trung và tán của 

miền Nam. Tán tang năm, lại khác với tán tang sáu, và cũng khác với 

phạm lễ, tán tẩu . .  . 

     Tại các trƣờng Phật học cần phải có chƣơng trình giảng dạy về 

nghi lễ cho tăng ni sinh về âm nhạc nghi lễ truyền thống PGVN. Bởi 

vì ngƣời xƣa đã khẳng định “ Tiên học lễ hậu học văn ”. Học lễ trƣớc 

rồi sau đó mới học kiến thức văn hóa. Bởi vì lễ sẽ hoàn thiện con 

ngƣời, thành ngƣời có tâm, có đức, để  “ Thiệu long thánh chủng, chấn 

nhiếp ma quân. Thƣợng báo tứ trọng ân, bạc tế tam hữu”. 

      Âm nhạc Phật giáo rất cần thiết trong đời sống cộng đồng xã hội 

đã trở thành một bộ phận văn hóa truyền thống của dân tọc nhƣ nƣớc 

với sữa nhƣ tim với óc, do đó cần phải sƣu tầm, tích lũy, phổ biến để 

không những Tăng Ni trong nƣớc đƣợc biết âm nhạc nghi lễ Phật giáo 

từng miền, từng vùng, mà có phƣơng pháp bảo tồn, duy trì và phát 

triển có hiệu quả. 

     Lời kết : Âm nhạc nghi lễ truyền thống Phật giáo VN vô cùng đa 

dạng và phong phú bởi đời sống của con ngƣời VN, ngôn ngữ VN 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 94 

phong phú rất giàu và rất đẹp. Âm nhạc nghi lễ PGVN giàu bởi đời 

sống của ngƣời VN muôn màu, muôn vẻ, đời sống tƣ tƣởng tình cảm 

dồi dào, phong phú. Âm nhạc nghi lễ Phật giáo do đó cũng đầy màu 

sắc và âm thanh và nhạc họa. 

( Trích  Đạo Phật ngày nay Tập 5 - 1-02-2011 ) 

************* 

HIỂU LẦM 

 Hai anh em nhà nọ là một cặp song sinh, đƣợc ngƣời cha di chúc 

lại cho hai ngƣời một cửa tiệm rất đắt khách. Khi sinh tiền cha của cặp 

song sinh này khi cha qua đời hai con chung nhau ở ngôi nhà nầy mà 

duy trì sự sinh hoạt sự nghiệp của cha, hai con phải thƣơng yêu nhau 

và đùm bọc nhau mà sống. Và sau khi cha mất hai anh em cũng đã 

thực hiện lời cha dạy, hai anh em sống chung rất thuận hòa êm ấm 

không có một việc gì xảy ra bất hòa cải vả. Nhƣng thế gian vô thƣờng, 

hoàn cảnh thay đổi thì tâm ngƣời cũng vì thế mà cũng đổi thay. Một 

hôm nọ, ngƣời em để một tờ giấy bạc trên chiếc máy tính trong phòng 

rồi đi ra phía trƣớc, một khoảng thời gian sau anh ta lại vào thì tờ giấy 

bạc trên chiếc máy tính không còn nữa. Ngƣời em nhỏ nhẹ hỏi ngƣời 

anh, anh có thấy tờ giấy bạc em để trên máy tính không ? Ngƣời anh 

trả lời anh không thấy !  Bắt đầu từ đó trong đầu óc ngƣời em suy nghỉ 

miên mang, tại sao tờ giấy bạc không cánh mà bay ? ngoài hai anh em 

ra không có ngƣời thứ ba ai vào đây ? và cứ thế sự thắc mắc nghi kỵ 

càng dâng cao trong tâm trí ngƣời em, và cũng từ đó sự thân thiện, sự 

giao tiếp nói năng giữa hai anh em không còn nhƣ xƣa nữa. Thế là tờ 

giấy bạc nó trở thành cái hố sâu chia cách hai anh em nhà nọ, sự chia 

cách ngày càng lớn và ngôi cửa tiệm chung sống chung lòng đƣợc 

ngăn ra thành hai mỗi ngƣời ở một phần. Hai mƣơi năm hai anh em 

tuy gần nhau nhƣng tâm lý xa cách, rồi một ngày đó, có một ngƣời 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 95 

khách già nọ đến gỏ cửa ngƣời em, hỏi rằng ông có biết cái ngƣời chủ 

nhà này còn ở đây hay đã đi đâu rồi không ? Ngƣời em trả lời : Tôi là 

ngƣời ở nhà này từ khi sinh ra cho đến lớn ở mãi cho đến nay chứ 

không có đi đâu. Ngƣời khách nói : “ Tôi đến đây xin lỗi một việc mà 

20 năm trƣớc tôi đã phạm phải mà chƣa có cơ hội để trả lại và xin lỗi. 

Đó là lúc đó tôi đã ba ngày không có thứ gì để ăn, tôi vào nhà này 

bằng cửa sau có lấy trong nhà này một tờ giấy bạc, hôm nay tôi đến 

xin lỗi cái việc làm thất đức năm ấy và xin gởi lại số tiền đã lấy. Khi 

nghe ngƣời khách nói, ngƣời chủ nhà rơi lệ, ông ta rơi lệ không phải 

việc làm của ngƣời ăn cắp tờ giấy bạc, mà là rơi lệ thƣơng xót cho cái 

sự nghĩ lầm của mình với ngƣời anh 20 năm qua. Ngƣời khách thấy 

ngƣời chủ nhà rơi lệ thì ngạc nhiên không biết chuyện gì. Và ngƣời 

chủ nhà hỏi ngƣời khách, ông có thể đem câu chuyện này kể lại cho 

ngƣời anh bên cạnh tôi nghe đƣợc không ? Ngƣời khách nghe vậy 

cũng thêm một làn ngạc nhiên nữa, và ngƣời khách đến kể lại câu 

chuyện của mình hai mƣơi năm về trƣớc cho ngƣời anh nghe. Sau khi 

đƣợc ngƣời khách kể xong, hai anh em ôm nhau khóc, và cái hố ngăn 

cách hai anh em trong hai mƣơi năm nay đƣợc sang bằng bởi sự thông 

cảm và bao dung tha thứ. 

 

 

NHÂN NÀO QUẢ NẤY 

   Có một đạo hữu nọ, kể một câu chuyện xảy ra trong gia đình anh 

vào cuối mùa đông năm 2006 nhƣ sau : 

    Nhà anh ta sửa lại nhà, do đó gần đến tết phải chủng bị thu gôm 

tiền về để trả tiền thợ cho họ lo tết. Vợ chồng mới đi hốt biêu đƣợc 25 

triệu, vì hôm ấy trời mƣa nên vợ chồng đi về là cả áo mƣa và xách để 

vào phòng nhƣng không kịp đóng cửa. Trong nhà có thuê một ngƣời 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 96 

làm mới có hai ngày, ngƣời này là nữ trạc tuổi 30, cô giúp việc này 

biết đƣợc vợ chồng đang đi lấy tiền về nên cô ta lanh lẹ thừa lúc vợ 

chồng lo tất bậc nhà cửa quên mất cái gói tiền đã đem về để lo thanh 

toán tiền thợ. Thế là cô ta nhanh tay tóm hết gói tiền đem chôn dƣới 

đống giải hạ phía sau nhà. Trong khi chƣa di chuyển gói tiền thì trong 

nhóm thợ có anh làm công phụ ra phía sau để hốt giải hạ đã bắt gặp 

đƣợc gói tiền, anh ta liền thanh toán trọn gói bạc. Thế là gia đình mới 

nhờ công an gải quyết, nhƣng cô ta khăn khăn không lấy và thực sự cô 

ta chẳng có đồng nào trong túi. Còn anh làm công phụ với số tiền này 

anh về sửa lại nhà mình và mua cho con trai một chiếc xe  way, sau đó 

không bao lâu đứa con chạy xe bị tai nạn chấn thƣơng não nằm một 

chổ, còn anh thời gian sau đi làm bị tƣờng nhà ngả đổ anh cũng bị gảy 

hai đôi chân, mãi thời gian mới bình phục. Đây là câu chuyện có thật, 

với đồng tiền không trong sạch, dùng vào việc gì nó sẽ trở thành tại 

họa cho mình và ngƣời thân mình. Trong đạo Phật, Phật dạy ngƣời 

Phật tử nên sống với chánh nghiệp để nuôi chánh mạng, đừng sống 

với tà nghiệp tà mạng, cuộc đời không an lạc và xã hội không bình 

yên. Sống mƣu mô xảo quyệt, luồng lách tráo trở để có tiền là thuộc tà 

mạng tà nghiệp, tuy hiện tại có sung sƣớng tiện nghi, nhƣng mai sau 

mốt nọ phải chịu quả báo đau khổ khó thoát, lúc đó có ăn năn hối lỗi 

chuyện đã muộn màng.  Đời vô thƣờng vô ngã, mạng sống con ngƣời 

quá ngắn, nên làm phƣớc thiện, nên tu tập những hạnh lành thì tốt hơn 

lo kiếm tiền và địa vị. Tiền bạc và danh vọng không giúp gì cho ta sau 

cái chết mà nó là gánh nặng lúc sống và sau cái chết. Tiền tài danh 

vọng càng nhiều hiện tại sống không an chết không siêu, nếu những ai 

không biết tu tập thì quả là một sự khổ  là một sự bất hạnh./. 

 

 

 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 97 

NĂM ĐIỂM TÔN GIÁO CÓ ĐƢỢC 

     1/ Nhờ có tôn giáo mà xã hội có sự đoàn kết 

Tuy không có tôn giáo xã hội cũng vẫn đoàn kết nhƣng đoàn kết 

trong sự nhỏ lẽ, trong phạm vi giới hạn. Có tôn giáo xã hội đoàn kết 

mạnh hơn nhiều hơn và rộng hơn. Phật giáo đã giúp nhiều xã hội gặp 

gỡ nhau trong tình hữu nghị yêu thƣơng và chia sẻ thân thiện trong 

tình đồng đạo. Đơn cử lễ Phật Đản Vesak năm 2008, đƣợc tổ chức tại 

Hà Nội đã quy tụ nhiều đoàn đại biểu 74 quốc gia trên thế giới về tại 

Việt Nam tham dự, sau lễ Phật Đản đã để lại trong lòng những ngƣời 

anh em các nƣớc bạn những điều tốt đẹp về đất nƣớc và dân tộc Việt 

Nam. Khiến cho nhiều ngƣời kính nể và tôn trọng thân thiện với con 

ngƣời và đất nƣớc Việt Nam. 

     2/ Tôn giáo làm cho tâm con ngƣời thanh thản. 

    Trong xã hội phần đông con ngƣời hằng ngày ngƣời ta chỉ lo chạy 

theo tiền tài danh vọng, miếng cơm manh áo khiến họ đánh mất cái 

tâm thanh tịnh của mình. Chính những thứ tiền tài danh vọng làm cho 

con ngƣời khốn khổ không yên, tâm trí quay cuồng. Những ngƣời khi 

đã có duyên với Phật pháp nói riêng tôn giáo nói chung, chính tôn 

giáo đã giúp họ an tâm trong cuộc sống đầy lo toan khổ luỵ. Có nhiều 

ngƣời nhờ tôn giáo mà vƣợt qua đƣợc những khúc eo trong cuộc sống, 

thấy đời đáng sống hơn là đi tìm con đƣờng tuyệt mệnh quyên sinh. Ở 

đời những ngƣời không có duyên với tôn giáo với sự tu tập, thì họ chỉ 

biết hơn thua tranh cạnh, họ chỉ biết sống để làm việc, làm sao cho 

đƣợc nhiều tiền nhiều của để hƣởng thụ. Họ càng có nhiều tiền tâm lý 

họ càng dao động khủng hoảng, nhiều ngƣời phải tìm con đƣờng tự tử 

để trốn thoát khổ đau. Nƣớc Nhật là nƣớc có tỷ lệ những ngƣời thanh 

niên hằng năm quyên sinh nhiều nhất, những ngƣời quyên sinh đều là 

những ngƣời trí thức và giàu có. Nhƣ vậy ngƣời có tôn giáo, có tín 

ngƣỡng họ sẽ có phƣơng pháp trị liệu tâm dao động khủng hoảng khi 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 98 

xảy ra, nhờ vậy họ vƣợt qua đƣợc sự đau khổ và họ lấy lại đƣợc sự 

cân bằng trong cuộc sống, và họ đứng lên sau khi bị thất bại. Tôn giáo 

giúp cho con ngƣời cân bằng thể chất và tâm lý trong cuộc sống, nhờ 

thế xã hội giảm đi những bất hạnh đau thƣơng. 

    3/ Có tôn giáo giúp con ngƣời dễ thực thi pháp luật tốt hơn. 

    Một khi con ngƣời không có tôn giáo hay một tín ngƣỡng thƣờng 

thƣờng họ không tin vào tội phƣớc hay nhân quả, vì thế họ không biết 

sợ biết lo. Họ không tin có quả báo, không tin có địa ngục thiên 

đƣờng, cho nên họ không e dè, không ngần ngại khi làm các việc ác. 

Đối với các việc ác họ không có một chút thƣơng tâm, vì thế không có 

việc ác nào họ không làm, họ quan niệm chết là hết, không đời sau 

không quả báo không tội phƣớc. Chính vì quan niệm này mà xã hội 

thƣờng xảy ra nhiều sự việc bất hạnh thƣơng tâm. Tuy rằng có quả 

báo trần gian, có địa ngục trần gian, có công an cảnh sát luôn theo dõi 

họ, nhƣng một khi đã bị vào tù trở ra họ cũng không chừa bỏ thói hƣ 

tật xấu. Pháp luật thế gian nếu có ngăn chận những điều ác trên thân 

và khẩu của con ngƣời chứ không sao ngăn chận và chấm dứt những 

điều ác trong tâm đã xảy ra và sẽ xảy ra với mỗi con ngƣời đƣợc. Trái 

lại tôn giáo hƣớng dẫn con ngƣời biết có đời này đời sau, quả báo 

nhân quả, tội và phƣớc họ ý thức đƣợc, họ không bao giờ làm những 

điều sai trái tổn hại đến ngƣời và của mọi ngƣời, vì thế những ngƣời 

có tín ngƣỡng tôn giáo dễ thực thi pháp luật một cách tốt nhất. Nhƣ 

vậy giáo luật tôn giáo cao hơn và giá trị hơn pháp luật . 

     4/ Tôn giáo tạo nên sự kiên nhẫn và tính quyết tâm để đạt 

mục đích. 

    Những ngƣời có đức tin tôn giáo, tin vào tội phƣớc, đời này đời sau, 

vì thế họ có cái nhìn sâu xa, họ có sự hy vọng cao lớn cho nên dù gian 

nan nguy hiểm đối với họ là việc bình thƣờng không khó. Con ngƣời 

mỗi một khi có một mục đích đề ra trƣớc mắt thì họ luôn luôn phấn 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 99 

đấu làm cho kỳ đƣợc , nếu chƣa đạt họ không dừng nghỉ, chính vì thế 

đã tạo cho họ sự quyết tâm và sự kiên nhẫn bền bỉ . Mục đích của đạo 

Phật là đạt đến giải thoát thành Phật, mà thành Phật không phải đơn 

thuần ngày một ngày hai, vì thế con đƣờng tiến đến chổ thành Phật 

vừa dài vừa xa, con ngƣời đệ tử Phật nguyện đi đến chổ thành Phật, vì 

thế sự kiên nhẫn và tính quyết tâm là bí quyết để đạt mục đích là vậy. 

    5/ Tôn giáo thúc đẩy con ngƣời vƣơn lên tiến tới không 

ngừng nghỉ. 

      Tinh thần của tôn giáo là loại tinh thần cầu tiến không đƣợc lùi. 

Đạo Phật dạy con ngƣời rằng, đời là bể khổ, là nhà cháy không an, là 

lao ngục v.v Chính những tinh thần này không cho phép con ngƣời 

học Phật lƣời biếng cầu an, mà phải vƣơn lên cho kịp, đời nhƣ một sự 

nguy hiểm đang đuổi theo thân mạng con ngƣời thì làm sao mà không 

tiến lên đƣợc. Ví nhƣ một con voi say, một con cọp dữ đang đuổi bắt 

tính mạng mình thì mình không thể ngồi yên đƣợc, phải chạy gấp để 

bảo toàn tính mạng. Cơ hội làm thân ngƣời rất hiếm, mà mạng sống 

thì mong manh, cho nên không cho phép ngƣời tu học chậm trể đƣợc. 

Hơn nữa mục đích giải thoát và thành Phật là một hạnh phúc tối 

thƣợng duy nhất có một không hai, không có một thứ cao quý nào trần 

gian sánh bằng, vì thế tôn giáo thúc đẩy con ngƣời vƣơn lên tiến tới 

không ngừng là vậy./. 

 

NĂM ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO KHÁC BIỆT 

VỚI CÁC TÔN GIÁO KHÁC 

1/ Tính tự do : Đạo Phật là một tín ngƣỡng tự do, không ép 

buộc ai phải theo và phải tin. Khi Đức Phật còn tại thế có một ngƣời 

Bà la môn đến hỏi Ngài, Thƣa ngài Cù Đàm : Tôi thấy các đạo, đạo 

nào cũng nói đạo của mình hay, đạo của  mình đúng.  Vậy tôi phải tin 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 100 

vào cái đạo nào cho phải ? Đức Phật trả lời câu hỏi thắc mắc và phân 

vân của ngƣời Bà la môn rằng: Nầy ngƣời Bà la môn, ngƣơi chứ vội 

tin vào những truyền thống,  dù đó là truyền thống lâu đời đƣợc nhiều 

ngƣời ca ngợi. Nầy Bà la môn ngƣơi chớ vội tin vào một điều gì, dù 

đó là điều của một bậc thầy, một đạo sƣ khả kính có nhiều uy tín đƣợc 

nhiều ngƣời ca ngợi tin tƣởng. Nầy Bà la môn, ngƣơi chớ vội tin , mà 

ngƣơi hảy tin vào những gì ngƣơi thấy điều đó đúng có lợi ích cho 

mình cho mọi ngƣời, cho đời này và cho đời sau, thì ngƣơi hãy tin. 

       Chúng ta thấy Phật đang đi thuyết giảng cái đƣờng lối của mình, 

cái tƣ tƣởng của mình thế mà có ngƣời đến hỏi, Ngài lại bảo hảy xem 

xét kỷ trƣớc khi tin. Ngài bảo họ đừng tin vội đừng nghe theo, mà 

Ngài bảo phải lựa chọn xem xét hợp với sự suy nghỉ của mình với khả 

năng của mình thì hảy tin. Trong khi đó các tôn giáo khác chủ trƣơng 

bắt buộc mọi ngƣời phải tin theo chủ thuyết của mình, nếu không tin 

theo, làm theo coi nhƣ ngƣời đó là kẻ phản bội, cần đƣợc đem ra khai 

trừ, triệt tiêu. Nhà bác học Galile đã bị xử tử vì cái tội nói trái đất là 

tròn, vì chúa nói trái đất hình vuông. Và từ xƣa đến nay nhiều ngƣời 

nhiều dân tộc đã chết oan vì nói trái lại lời chúa phán. Từ xƣa cho đến 

ngày nay có nhiều cuộc chiến xảy ra, không phải vì quyền lợi đất đai 

và tài nguyên mà là liên quan đến sự xúc phạm sai lời chúa dạy. Ví dụ 

sự xung đột ở các nƣớc phƣơng Tây giữa hai giáo hội Công Giáo và 

Tin Lành họ có cùng chung một gốc là Đức Chúa, thế mà hai giáo hội 

không khoan nhƣợng nhau cũng vì hai quan điểm khác nhau về lời 

chúa, dẫn đến ruột thịt trở thành thù địch tƣơng tàn. Trái lại Phật giáo 

có hai phái Đại thừa và Tiểu thừa ( tức phái thủ cựu và phái phát triển  

), trong hai phái lại chia nhiều tông môn, nhƣ Phật giáo Trung Quốc 

chia làm 10 tông phái. Thế mà trong Phật giáo từ xƣa đến nay chƣa có 

cuộc chiến nào xảy ra giữa tông phái này với tông phái kia, mà các 

tông phái cùng nhau sinh hoạt chung thành một giáo hội. Việt Nam là 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 101 

nƣớc duy nhất trên thế giới có một giáo hội gồm nhiều các tông phái 

sinh hoạt chung cùng một giáo hội, không có riêng tƣ. Trong khi các 

nƣớc Phật giáo trên thế giới chƣa làm đƣợc, tuy chƣa làm đƣợc nhƣng 

không có nghĩa không hoà hợp mà kình chống nhau. 

      Qua những minh chứng trên ta thấy đạo Phật thực sự là tự do, 

trên mọi thứ tự do mà ngƣời đời đặt ra. Vậy đến với đạo Phật là đến 

với sự tự do cao quý nhất, siêu việt nhất mà không có sự tự do nào qua 

nổi. Sự tự do của thế gian nếu có chăng phải đánh đổi bằng mồ hôi 

nƣớc mắt, xƣơng và máu của nhiều thế hệ hoạ may mới có đƣợc. Ví 

dụ hiện nay nói đất nƣớc Việt Nam có tự do, phải trải qua 1000 năm 

tranh đấu với giặc Tàu, 100 năm chống giặc Pháp, 30 năm chống giặc 

Mỹ mới có đƣợc tự do nhƣ ngày hôm nay. Trong đạo Phật sự tự do đã 

có sẳn trong mỗi ngƣời, tự do này là Phật tánh chân tâm ai cũng có, 

nếu ai cũng biết phát huy sự tự do sẳn có của mình thì xã hội loài 

ngƣời không có chiến tranh giặc dã xảy ra.   

     2/ Tính bình đẳng :  Khi thái tử Tất Đạt Đa đến tuổi trƣởng 

thành Ngài đã nhận thấy trong cuộc đời giữa con ngƣời với con ngƣời, 

giữa loài vật với loài vật không có sự bình đẳng, khiến Ngài phải xót 

xa đau khổ. Xã hội con ngƣời ở Ấn Độ chia làm bốn giai cấp 1/ Giai 

cấp vua chúa 2/ Giai cấp tu sĩ . 3/ Giai cấp công thƣơng, 4/ Giai cấp 

nô lệ. Hai giai cấp trƣớc khống chế và áp đặt trên hai giai cấp sau. Hai 

giai cấp sau chỉ biết cúi đầu phục vụ chứ không đƣợc kêu ca đòi hỏi 

dù phải khổ thân mất mạng cũng phải chịu. Họ quan niệm rằng, hai 

giai cấp trên đƣợc sinh ra từ miệng và trán của Phạm thiên còn hai giai 

cấp sau thì sinh ra từ hai tay và hai chân của Phạm thiên, vì thế phải 

có nhiệm vụ, phục vụ cho cái đầu và cái miệng. Còn ngài nhìn thấy 

loài thú vật cũng thế, con lớn thì ăn con nhỏ, con mạnh thì ăn con yếu, 

ngài nhìn thấy con chim bồ câu ăn côn trùng, rồi con bồ câu bị con 

dều hâu bắt ăn thịt, con dều hâu lại bị ngƣời thợ săn rình bắn v.v 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 102 

Những hình ảnh giữa ngƣời với ngƣời, giữa vật với vật khiến cho lòng 

ngài không yên suy nghỉ không màng những hạnh phúc xa hoa đang 

chờ đón bên Ngài. Ngài nói '' Lµ cïng ®inh kh«ng ph¶i do sinh tr­ëng, 

lµ Bµ la m«n kh«ng ph¶i do sinh tr­ëng. Do hµnh ®éng ng­êi nµy lµ 

cïng ®inh, do hµnh ®éng ng­êi kia lµ Bµ la m«n ''. 

     Không có giai cấp cao hay thấp, chỉ có hành động ý nghỉ của con 

ngƣời cao hay thấp. Ngài lại nói không có giai cấp khi máu cùng đỏ, 

nƣớc mắt cùng mặn, mọi ngƣời nhƣ nhau, ai cũng muốn sống ai cũng 

có quyền đƣợc sống, mọi ngƣời cần đƣợc bình đẳng. Có một sự bình 

đẳng nữa cao quý nhất mà loài ngƣời nói chung và các tôn giáo khác 

nói riêng chƣa bao giờ khám phá ra đƣợc đó là sự bình đẳng trên chơn 

tâm Phật tánh ai ai cũng có. Sau khi Đức Phật thành đạo dƣới gốc cây, 

lời đầu tiên Ngài nói : “ Lạ thay tất cả chúng sanh đều có đầy đủ đức 

tƣớng chơn tâm sáng suốt. Ta là Phật đã thành, tất cả chúng sanh là 

Phật sẽ thành ”. Đây là câu nói chân thật, bình đẳng nhất mà cũng là 

táo bạo nhất chƣa có vị giáo chủ nào nói đƣợc câu này. Tất cả con 

ngƣời ai cũng muốn cái ghế cao quý của mình chỉ một mình đƣợc 

ngồi, chứ đâu chia sẻ mọi ngƣời đƣợc ngồi, ấy thế Đức Phật tuyên bố 

cái địa vị làm Phật của Ngài ai cũng sẽ làm đƣợc. Đây là lời nói chân 

thật mà Phật đã nói, chính lời nói chân thật này đã mở ra cho nhân loại 

con đƣờng mới, mà chƣa có ai tìm ra. 

      Trong giáo hội Công giáo các Mục sƣ, Linh mục gọi giáo dân 

của mình là “ con chiên ” con chiên theo nghĩa của ngƣời Tây phƣơng 

là con cừu. Còn các vị chức sắc trong giáo hội, mục sƣ, linh mục gọi 

là chủ chăn. Sự cách biệt giữa ông chủ và con cừu ta thấy có một 

khoảng cách rất xa. Trong khi đạo Phật những ngƣời theo đạo Phật 

sau khi làm lễ quy y đƣợc gọi là đệ tử, là ngƣời Phật tử. Đệ tử hay 

Phật tử có nghĩa gần giống nhau. Đệ là em, tử là con. Ngƣời theo Phật, 

tin theo Phật  là ngƣời vừa là em vừa là con của Phật. Nhƣ vậy con và 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 103 

em là hai vị trí rất gần và có tính “  ngƣời ” rất thiết thực, rất thân 

thiện, rất bình đẳng. Lại đệ tử Phật chia hai thành phần xuất gia và tại 

gia. Xuất và tại gia lại chia thành bốn thành phần gọi là tứ chúng , là 

Tỳ kheo , tỳ kheo ny, Ƣu bà tắc, Ƣu bà di. Là Tu sĩ nam, Tu sĩ nữ, Cƣ 

sĩ nam và cƣ sĩ nữ. Gọi là tứ chúng đồng tu, tuy gọi tứ chúng nhƣng sự 

sinh hoạt tu tập đều cùng hƣớng về một mục đích là giải thoát giác 

ngộ và thành Phật nhƣ nhau. 

     Xã hội Trung Quốc theo quan niệm Khổng Giáo thì con ngƣòi 

có hai thành phần là tiểu nhân và quân tử, trong gia đình và xã hội thì 

có tam cƣơng ngũ thƣờng, phân chia ranh giới giữa con ngƣời nam và 

nữ, giữa ngƣời có chức việc và ngƣời không chức việc, giữa ngƣời 

sang trọng và ngƣời hèn mọn khác nhau. 

       Qua sự nêu ra tính bình đẳng của các tôn giáo và xã hội loài 

ngƣời chúng ta thấy sự khác biệt giữa các tôn giáo và các quan điểm 

xã hội hoàn toàn so với Phật giáo một trời một vực. Cái tính bình đẳng 

của Phật chỉ cho ta thấy không ai là không làm đƣợc, không ai là 

không có. Cái bình đẳng thƣợng đẳng này mà các tôn giáo và xã hội 

không tìm ra và không thấy đƣợc ngoài trừ tin theo Phật hiểu theo 

Phật mới thấy mới làm đƣợc, cho nên nói cái bình đẳng nầy ra mọi 

ngƣời khó tin khó làm theo. 

      Mọi ngƣời nếu tin và hiểu đƣợc cái sự bình đẳng của đức Phật 

nói ra, thì cả thế giới này không có giặc giả chiến tranh xảy ra. Vì mọi 

ngƣời nhìn nhau bằng con mắt kính trọng, anh, chị, ông bà sẽ là Phật 

tƣơng lai. Đã là Phật sẽ là Phật thì ai có tâm hảm hại, vì thế không có 

sự cạnh tranh nhau, thì thế giới loài ngƣời hoà bình an lạc. 

    3/ Tinh thần từ bi : Từ bi là tinh thần cao quý then chót trong 

đạo phật. Ý nghĩa từ bi trong đạo Phật rất rộng rãi con ngƣời bình 

thƣờng khó mà làm theo hết đƣợc. Từ bi của Phật gọi là “ vô duyên từ 

” còn từ bi của con ngƣời nếu có cũng chỉ là “ hữu duyên từ ”. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 104 

      Thế nào là từ bi trong đạo Phật ? Từ là cứu khổ , bi là ban vui. 

Chỉ có tinh thần cứu khổ ban vui của đạo Phật chúng sanh mới chấm 

dứt đƣợc khổ. Khổ con ngƣời gồm hai lãnh vực, khổ thể xác và khổ 

tâm hồn. Ở thế gian ngƣời ta có thể giúp cho bớt khổ về thể xác, còn 

về tinh thần thì không thể hoàn toàn làm cho hết khổ đƣợc. Và ở thế 

gian nếu có giúp nhau hết khổ cũng chỉ trong một đời còn nhiều đời 

sau nữa không ai biết đƣợc. Cái quan niệm khổ của ngƣời đời chỉ 

nhắm đến cái khổ trƣớc mắt, chứ không ai biết cái khổ sâu xa trong 

nhiều đời kiếp luân chuyển sanh tử luân hồi. Khổ mà đạo Phật muốn 

nói là cái khổ sanh tử, sanh già bệnh chết. Nhƣ vậy đạo Phật cứu cái 

khổ nào ? Ban cái vui gì ? Đạo Phật cứu cái khổ sanh tử luân hồi cho 

chúng sanh, và ban cái vui Niết bàn vĩnh viễn không sanh không diệt, 

tự tại vô ngại cho họ. 

       Thế nào là vô duyên từ ? Từ bi của Phật gọi là vô duyên từ, vô 

duyên từ là lòng thƣơng không giới hạn, lòng thƣơng không có điều 

kiện. Cái vô duyên từ này khác với hữu duyên từ. Hữu duyên từ là 

lòng thƣơng có điều kiện có giới hạn. Ngƣời đời thƣơng nhau, giúp 

nhau vì họ có mối liên hệ thân thiết với nhau nên họ thƣơng, trái lại 

không thƣơng không giúp. Ví nhƣ chúng ta giúp đỡ những ngƣời thân 

quen, đồng một chí hƣớng thì ta giúp đỡ ngƣợc lại thì không. Nhƣ vậy 

hữu duyên từ còn trong giới hạn, còn trong sự so sánh. Ngƣời thực 

hiện vô duyên từ ngƣời đó bản ngã đƣợc tiêu trừ thì mới có khả năng 

thực hiện đƣợc. 

     Có ngƣời nói bát ái rộng hơn lòng từ bi, hoặc từ bi giống nhƣ bát 

ái của tôn giáo khác chủ trƣơng. Ở đây không thể lý luận trên ngôn 

ngữ mà nói cái này hơn cái kia, hoặc bằng nhau, mà nhìn cái tính thực 

tế chúng ta mới định vị đƣợc giá trị của một chủ thuyết. Từ bi của đạo 

Phật không chỉ con ngƣời với con ngƣòi mà phổ cập hết tất cả chúng 

sanh từ hữu tình đến vô tình. Chúng sanh ở đời này và đời sau, ở mặt 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 105 

đất, ở trên không, ở dƣới nƣớc, ở địa ngục, ở thiên đƣờng v.v.Trong 

khi chủ thuyết bát ái chỉ trong phạm vi con ngƣời mà thôi, đã con 

ngƣời mà phải là con ngƣời có tin đức Chúa thì mới đƣợc ân sủng của 

bác ái mà thôi.  

4/ Trí tuệ rộng lớn của đạo Phật.   Với tuệ nhãn của Phật, Ngài 

nhìn thấy không gian rất xa và thời gian rất rộng. Đối với không gian 

Ngài thấy muôn ngàn thế giới cách xa hàng triệu triệu , ức ức ngàn 

cây số nhƣ nhìn trái cam trên lòng bàn tay, biết rất rõ đời sống sinh 

hoạt và sự hình thành của các thế giới. Đối với thời gian, Ngài thấy 

đƣợc những sự việc xa xƣa về quá khứ hàng triệu ức năm Ngài đều 

nói lại. Ở thời xa xƣa đó, Ngài , chúng sanh và thế giới nhƣ thế nào, 

nhƣ thế nào ngài kể lại rất rành mạch. Ví nhƣ cuộn phim đƣợc quay 

cách đây 80, 100 năm nay đƣợc chiếu lại, giống nhƣ trận đánh Pháp ở 

Điện Biên Phủ, hay trận không kích B52 thời chống Mỹ ở Hà  Nội trãi 

qua gần 40 năm mà nay thấy nhƣ hiện trƣớc mắt. Và những điều vị lai 

hàng trăm triệu năm sắp đến Ngài cũng nói những sự kiện sẽ diễn ra 

nhƣ thế nào rất rõ không sai. Trạng trình kể chuyện 300 sau có ngƣời 

phá ngôi mộ của ông là ngƣời gì tên gì, năm nào thì việc ấy ông đã nói 

trƣớc, và việc ấy xảy ra nhƣ thật. Để chúng ta thấy, Trạng trình là 

ngƣời phàm tục mà còn có cái tuệ nhãn nhìn thấy sự việc ở thời gian 

sau 300 năm , Đức Phật là vị Đại thánh thì không việc gì Ngài không 

thấy và không biết. 

      Trong kinh Phật gọi là nhứt thiết trí, là ngƣời có sự hiểu biết tất 

cả mọi sự mọi vật trong vũ trụ từ thời gian đến không gian một cách 

tƣờng tận không sai lạc. Vừa là nhà khoa học vừa là nhà Vật lý nổi 

tiếng thế kỷ 20 là Enstens, ông nói : “ Nơi kết thúc của khoa học là nơi 

bắt đầu của Phật giáo ”. Khoa học đã phát triển cách nay đã 300 năm 

mà ông nói mới bắt đầu của Phật giáo là thế nào? Vì Đức Phật nói về 

con ngƣời, về vũ trụ cách nay 2600 năm. Bây giờ khoa học mới đi tìm 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 106 

dò từng bƣớc mà cũng chƣa xong. Ví dụ Đức Phật nói từ đây qua 

phƣơng Tây cách cõi nƣớc Ta bà phải trãi qua mƣời muôn ức cõi nƣớc 

các đức Phật thì có cõi nƣớc của Đức Phật A Di Đà, cõi nƣớc ấy con 

ngƣời và đất đai đều thanh tịnh an lạc v.v. Ngày nay ta thấy các nhà 

khoa học dùng phi thuyền lên mặt trăng, sao hoả ta cũng khá khâm 

phục rồi, thế mà cự ly quả đất và mặt trăng, sao hoả so với sự thấy biết 

của Phật ở các thế giới 10 phƣơng, thì trí con ngƣời chúng ta không 

thể nào so lƣờng đƣợc. Nếu đem ra so sánh trí của các nhà khoa học, 

bác học mà so với trí của Phật, thì nhƣ nƣớc đái con muỗi mà so với 

nƣớc biển đại dƣơng vậy. 

      Đức Phật nói mọi sự mọi vật đều do nhân duyên sanh và do nhân 

duyên diệt, không có cái gì tự nó sanh ra, không có cái gì mất hẳn. 

Ngày nay khoa học chứng minh: Luật bảo toàn và chuyển hoá năng 

lƣợng đã chứng tỏ lý nhân duyên là đúng. Đạo Phật nói ngoài sự sống 

của chúng ta có vô số đời sống khác nhau, vô số thế giới. Khoa học đã 

tìm ra thiên hà và vũ trụ. Vũ trụ lại có hệ thống vũ trụ và hệ thống 

thiên hà v.v Trong thế giới con ngƣời, từ  đời sống ăn lông ở lỗ, tiến 

đến biết dùng máy bay, phi thuyền đi khám phá các hành tinh, chúng 

ta cho là quá văn minh. Nhƣng trong vũ trụ thỉnh thoảng lại có các 

giống ngƣời ở các hành tinh khác ngoài trái đất họ đến trái đất chúng 

ta bằng một cái đĩa bay . Nhƣ vậy lời phật nói không sai, ngoài cái văn 

minh loài ngƣời chúng ta, còn có nhiều chúng sinh các hành tinh khác 

lại văn minh hơn chúng ta, mà các nhà khoa học biết mà chƣa tìm ra. 

Ví dụ cái thế giới quỷ thần họ ở bên ta, chung quanh ta nhƣng khoa 

học không thể dùng máy móc mà để nhìn thấy đƣợc. Trái lại đối với 

Phật và các bậc thánh thì thấy rõ nhƣ ban ngày. Gần đây các nhà ngoại 

cảm đã chứng minh các linh thức con ngƣời tồn tại sau khi chết, 

không phải một ngƣời nói và có nhiều ngƣời nói. Trên thế giới Việt 

Nam là nƣớc duy nhất có nhiều nhà ngoại cảm nhất, trên 100 nhà 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 107 

trong đó đáng tin cậy và chính xác nhất có 6 vị, và đặc biệt nhất là nhà 

ngoại cảm Phan Thị Bích Hằng , vì cô ta có đƣợc cả hai mặt, tức là có 

thể nhìn thấy hình dáng khuôn mặt ngƣời đã chết một cách tƣờng tận 

nhƣ ta nhìn ngƣời đang sống, và cô ta còn nghe giọng nói và sự mong 

muốn, hoặc ý nghỉ của ngƣời chết nữa. Còn số nhà ngoại cảm có vị 

thấy mà không nghe, có vị lại có khả năng nghe mà không thấy. Do 

cái ƣu điểm đặc biệt đó mà cô Bích Hằng đã tìm ra trên 10.000 ngôi 

mộ thất lạc. Cô còn có thể gặp nói chuyện với những ngƣời đã mất 

trên 300 năm v.v. 

Điều này càng chứng tỏ lời phật nói không sai, thế giới có vô số 

thế giới, chúng sanh có vô số chúng sanh. Thế giới có thế giới hữu 

hình, thế giới vô hình. Chúng sanh có chúng sanh hữu hình và chúng 

sanh vô hình. Đối với con ngƣời nói chung và các nhà khoa học nói 

riêng, với các thế giới vô hình và chúng sanh vô hình thì không sao 

nhìn thấy đƣợc. Một khi không thấy ngƣời ta ra sức phản đối  chống 

trả những ngƣời có lòng tin thế giới vô hình. Trong kinh Phật có câu 

chuyện kể rằng: Có con rùa sống dƣới nƣớc với con cá, thỉnh thoảng 

rùa lại lên trên khô kiếm ăn rong chơi rồi lại về dƣới nƣớc, kể lại 

những cảnh vật, con ngƣời trên khô, con cá cực lực phản đối, làm gì 

có con ngƣời và cảnh vật trên khỏi mặt nƣớc, con rùa suốt cả đời dùng 

hết lời lẽ nói thế nào cá cũng không thể tin đƣợc. Cũng vậy cá là dụ 

cho loài ngƣời, rùa là dụ cho các bậc thánh. Cái sự hiểu biết của cá chỉ 

giới hạn trong nƣớc, còn sự hiểu biết và khả năng đi lại của rùa cả 

dƣới nƣớc lẫn trên khô. 

       Qua những minh chứng cụ thể ta biết rằng trí tuệ của đạo phật là 

rộng lớn. 

    5/ Phật giáo là khoa học và vƣợt trên khoa học. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 108 

 Vì sao nói Phật giáo là khoa học và vƣợt trên khoa học ? Vì 

những điều Phật nói không những không phù hợp với khoa học mà 

không chống trái với sự sống con ngƣời và các loài sinh vật. 

 Khi Đức Phật còn tại thế, mỗi lần chúng tăng dùng nƣớc để sinh 

hoạt hằng ngày, đức Phật khuyên chúng tăng nên dùng cái đảy lọc 

nƣớc trƣớc khi dùng. Ngài nói : “ Trong một bát nƣớc có đến tám vạn 

bốn ngàn côn trùng, nếu không trì chú, không lọc nƣớc mà dùng thì 

đồng nhƣ ăn thịt chúng sanh”. Hoặc trong kinh A Di Đà Phật nói : “ 

Từ đây qua phƣơng Tây phải trãi qua 10 vạn ức cõi Phật, có một thế 

giới gọi là Cực Lạc, thế giới ấy có Phật A Di Đà hiện nay đang nói 

Pháp ”. 

 Nêu sơ qua hai điều trong kinh Phật nói, chúng ta thấy ngày xƣa 

chƣa có kính hiển vi, chƣa có viển vọng kính, con ngƣời không thể 

thấy những sinh vật vi trùng quá nhỏ, những thế giới quá xa. Thế mà 

Đức Phật đã nói nhƣ ngày hôm này khoa học đã chứng minh là sự 

thật. Thời gian đức Phật ra đời cách nay 2600 năm, khoa học mới phát 

triển gần 300 năm điều Phật nói đúng khoa học và trên khoa học là 

điều không chối cải. 

 Khoa học cũng dựa theo lời Phật dạy mà khám phá và phát minh 

ra những dụng cụ điện tử để phục vụ cho con ngƣời mỗi ngày một 

cách thông dụng, tiện lợi và nhanh chóng. Nhƣ điện thoại di động, 

máy tính v.v. Trong kinh Hoa Nghiêm Phật nói : “ một là tất cả, tất cả 

là một ”. hoặc “ Ba ngàn thế giới nằm trên đầu sợi lông, hoặc đầu sợi 

lông chứa ba ngàn thế giới ”. Nếu khoa học không phát triển và phát 

minh, con ngƣời phàm tục không hiểu đƣợc câu nói trên của Phật là sự 

thật. Máy tính có khả năng thâu nhập tất cả dử liệu và hình ảnh của 

mọi sự kiện vào trong một ổ đĩa, dù có nhiều bao nhiêu nó cũng có 

khả năng dung chứa. Dử liệu nếu đem in ra hoặc cất chứa phải một 

gian phòng, hoặc nhiều nhà kho mới chứa hết, thế nhƣng đƣa dử liệu 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 109 

vào một ổ đĩa chỉ vỏn vẹn trên bàn tay mà nó chứa tất cả. Chứng tỏ 

rằng “ Tất cả ở trong MỘT, và MỘT nằm trong tất cả ”. Và dử liệu 

đƣợc đƣa vào trong ổ đĩa rồi, khi muốn đƣa dử liệu ra, thì phải qua 

con mắt điện tử rất nhỏ nhƣ mũi kim. Mũi kim nhƣ đầu sợi lông, và tất 

cả hình ảnh phát ra đều từ con mắt điện tử này, muốn to muốn nhỏ, 

muốn ra vào đều từ cái điểm nhỏ xíu này. 

 Qua 5 tính chất : Tự do, Bình đẳng, Từ bi, Trí tuệ và khoa học 

đã trình bày ở trên. Chúng ta thấy không có một chủ thuyết nào có đủ 

năm điều, không có nhân vật nào có đủ 5 điều, duy chỉ có Đức Phật có 

đủ 5 điều trên. 

 Cho nên Đức Phật có 10 danh hiệu tôn xƣng để nói lên hết 10 

cái khả năng siêu việt mà con ngƣời không có. Mƣời danh xƣng gọi là 

10 đức hiệu nhƣ sau : Nhƣ Lai, Ứng Cúng, Chánh Biến Tri, Minh 

Hạnh Túc, Thiện Thệ, Thế Gian giải, Điều Ngự Trƣợng Phu, Thiên 

Nhơn Sƣ, Phật, Thế Tôn. 

 

TOÀN CẢNH TÔN GIÁO CÓ MẶT TRÊN ĐẤT NƢỚC VIỆT 

NAM 

    Đảng và nhà nƣớc Việt Nam đã khẳng định rằng : Tôn giáo là 

một hệ thống tín ngƣỡng, là một nhu cầu cần thiết không thể thiếu 

gắng liền với đời sống nhân dân. Cho nên cần phải đƣợc bảo vệ và 

duy trì. Trong các  tôn giáo có nhiều điều phù hợp với chủ trƣơng và 

chính sách nhà nƣớc. Tôn giáo có hai loại, tôn giáo bản địa hay tôn 

giáo nội sinh và tôn giáo ngoại lai. Tôn giáo bản địa là tôn giáo phát 

sinh và có mặt tại đất nƣớc Việt Nam. Tôn giáo ngoại lai là tôn giáo 

đƣợc du nhập từ ngoài nƣớc Việt Nam . Trên đất nƣớc Việt Nam hiện 

nay tổng cộng có 12 thứ tôn giáo đƣợc nhà nƣớc Việt Nam công nhận 

và cho phép hoạt động. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 110 

     Có 5  tôn giáo ngoại lai : 

1- Phật giáo truyền vào Việt Nam  cách nay trên 2000 năm. 

2- Công giáo truyền vào Việt Nam cách nay 500 năm ( 1533 ) 

3- Tin Lành giáo truyền vào Việt Nam cách nay 100 năm. 

4- Hồi giáo truyền vào Việt Nam  cách nay 200 năm 

5- Bà hai giáo truyền vào Việt Nam cách nay 60 năm. 

Có 7 tôn giáo nội sinh : 

1- Tứ Ân Hiếu Nghĩa : Nội dung giáo lý gần nhƣ đạo Phật. 

2- Tịnh độ sƣ sĩ : Phát nguồn từ đạo Phật ( giáo lý bằng thơ hoá ) 

3- Hoà Hảo : còn gọi Phật giáo Hoà Hảo, khai sáng do Đức Thầy 

Huỳnh Phú Sổ ở làng Hoà Hảo. Nội dung giống in nhƣ pháp môn 

tịnh độ của Phật giáo Bắc Tông. Chủ yếu niệm Phật Di Đà làm 

lành lánh dữ, cầu nguyện cho cửu huyền thất tổ siêu sanh tịnh độ. 

4- Cao Đài Giáo : Nội dung giáo lý gần giống giáo lý đạo Phật, 

nhƣng chủ đích tôn thờ Ngọc Hoàng thƣợng đế. Cao Đài dung nộp 

các đạo Phật, Khổng, Lão, Chúa, thánh thần. Ăn chay và tụng kinh 

gần nhƣ đạo Phật. 5/Minh Sƣ  6- Minh Lý  . 7- Bửu Sơn Kỳ 

Hƣơng. Ba đạo này chƣa có tài liệu để hiểu rõ. 

      Nếu kể thêm một đạo nữa nội sinh là Phái Phật giáo Khất sĩ do 

Ngài Minh Đăng Quang khai sáng. Nội dung giáo lý dung hoà giữa 

hai phái Bắc Tông và Nam tông. Giáo lý cũng dùng thơ kệ để tụng 

đọc. Hệ phái này khéo léo sát nhập và sinh hoạt chung với giáo hội 

Phật giáo nên không để họ ra ngoài. Trong các tôn giáo nội sinh chỉ có 

hệ phái này có nhân sự chức sắc và tín đồ và cơ sở đông nhất, cả trong 

và ngoài nƣớc. Họ còn đƣợc giáo hội Phật giáo và các hệ phật giáo 

Nam, Bắc ủng hộ và giúp đỡ, vì thế họ dễ phát triển và đứng vững. 

 

CƠ SỞ - NHÂN SỰ - TÍN ĐỒ - CÁC TÔN GIÁO TẠI VIỆT 

NAM 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 111 

     Cơ sở thờ tự: Trên toàn nƣớc Việt Nam tổng cộng có 22.000 cơ 

sở thờ tự các tín ngƣỡng tôn giáo. Trong đó Phật giáo có 17.000 cơ sở 

: Gồm thiền viện, tu viện, chùa, tịnh xá, tịnh thất, niệm Phật đƣờng.  

Còn lại 5.000 cơ sở thuộc 11 nhóm tôn giáo kia. 

    Chức sắc : Toàn nƣớc VN có trên 65.000 chức sắc tôn giáo. 

Trong đó Phật giáo có 45.000 chức sắc : Chức sắc là những vị tu sĩ 

trong tôn giáo, có nhiệm vụ quản lý cơ sở thờ tự và hƣớng dẫn tín đồ 

sinh hoạt theo nội quy , hiến chƣơng và pháp luật nhà nƣớc. Còn lại 

20.000 chức sắc của 11 tôn giáo kia. 

    Tín đồ : Toàn nƣớc VN có trên 22 triệu tín đồ các tôn giáo. 

Trong đó theo sự thống kê năm 1999, Phật giáo có 10 triệu tín đồ. 

Trong các tín đồ, tín đồ Phật giáo khó thống kê nhất. Vì ngƣời tin theo 

Phật giáo có hai hạng, hạng thuần tuý và hạng không thuần tuý. Hạng 

không thuần tuý khó mà kiểm chứng đƣợc họ. Ngoài ra các tôn giáo 

khác sự quản lý tín đồ và theo dõi tín hữu rất chặt chẻ. 

      Một tôn giáo hình thành phải có ba điều kiện : 1/ Giáo chủ : Là 

ngƣời đứng đầu khai sáng ra đạo 2/ Giáo thuyết : Là giáo lý, chủ 

trƣơng, đƣờng lối tu tập, gọi là giáo pháp 3/ Giáo dân : Là những 

ngƣời hƣởng ứng tin theo tôn giáo đó. Đầy đủ ba tiêu chuẩn này mới 

thành lập đƣợc một tôn giáo./. 

 

   Bài này dựa theo đề tài thuyết trình : Chính phủ VN và Phật Giáo của Ô  Bùi Hữu 

Dược Vụ Trưởng Vụ Phật giáo chính Phủ. Nói tại BTS tỉnh hội  PG Bình Dương năm 

2010. 

 

NGŨ PHÖC LÂM MÔN    ( 5 phƣớc vào cửa ) 

- Năm phúc là gì ?  1/ Trƣờng thọ, 2/ Phú quý, 3/ khang ninh, 4/ 

Hảo đức, 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 112 

5/ Thiện chung.   “ Thọ, Phú, Khang ninh, du hảo đức, khảo chung 

mệnh ”. 

- Trƣờng thọ : Mạng không chết yểu mà phƣớc thọ lâu dài. 

- Phú quý : Của cải giàu có, địa vị tôn quý. 

- Khang ninh: Thân thể tráng kiện, tâm trí an ổn.(sự bình an ) 

- Hảo đức: Thƣờng làm việc thiện rộng chứa âm đức.(hiếu 

đức,hiếu dƣỡng v.v ) 

- Thiện chung : Có thể biết trƣớc giờ chết của mình, khi chết 

không gặp tai họa bất ngờ, thân thể không chịu đau đớn của bệnh tật, 

không chỉ an lành thanh thản mà còn tự tại rời bỏ cõi trần. 

     Ngũ phúc lâm môn là ngƣời có phúc phần mỹ mãn. Ngoài ra các 

tình huống khác đều gọi là “ Mỹ trung bất túc ”, cái đẹp không trọn 

vẹn, nghĩa là phƣớc còn thiếu khuyết vậy. 

    Trong 5 phƣớc quan trọng nhất là hảo đức, bởi vì đức là nguyên 

nhân vừa là căn bản của phƣớc. Phƣớc vừa là kết quả vừa là sự biểu 

hiện của đức. Chỉ cầu phƣớc mà không tu đức, thì hóa ra chẳng phải 

chúng ta bỏ gốc mà theo ngọn ƣ ? 

                   Sau đây một trong các cách tạo phƣớc và đức : 

THÍ THỰC ĐƢỢC 5 LOẠI PHƢỚC BÁO. 

        Kinh Thí thực nói “ Ngƣời đem đồ ăn thức uống bố thí sẽ nhận 

đƣợc 5 loại phƣớc báo trong đời này hoặc đời sau là : Thọ, an, sắc, lực 

và biện. 

 Thọ là thọ mạng lâu dài: Vì con ngƣời và động vật đều nƣơng 

vào sự ăn uống mà duy trì mạng sống, mà bố thí thức ăn là gián tiếp 

kéo dài sự sống cho chúng sanh cho nên đƣợc quả báo sống lâu. 

 An là thân tâm đƣợc bình an : Vì thiếu ăn thì thân tâm đều bức 

rứt, bần thần đau khổ và bất an, có ăn uống rồi thì thân tâm đƣợc an 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 113 

ổn, vui vẻ. Vì thế, ngƣời đem đồ ăn thức uống bố thí thì nhất định 

đƣợc phƣớc báo thân tâm an lạc. 

   Sắc là thân hình và dung mạo đẹp đẽ: Vì lúc đói khát thì thân 

thể khô gầy, dung mạo tiều tụy, cho nên ngƣời bố thí đồ ăn thức uống 

thì nhất định sẽ đƣợc phƣớc báo thân hình và dung mạo đẹp đẽ. 

 Lực là thân thể có khí lực mạnh mẽ : Vì lúc thiếu ăn khát 

uống thì tứ chi rã rời. Bố thí thức ăn là gián tiếp bổ sung khí lực cho 

họ, nên đời này hoặc đời sau sẽ đƣợc phƣớc báo khí lực dồi dào. 

 Biện là có tài biện luận: Vì con ngƣời và động vật đều cần có 

ăn uống đầy đủ mới đủ sức để nói năng hay kêu hót, nếu thiếu ăn thì 

bụng đói miệng khô, dù có miệng lƣỡi cũng không có sức mở miệng. 

Bố thí thức ăn uống là gián tiếp giúp đỡ miệng lƣỡi ngƣời khác phát 

huy khả năng, cho nên ngƣời bố thí thức ăn thì đời này hoặc đời sau sẽ 

có tài biện luận vô ngại. 

        Ngoài ra bố thí còn đƣợc phƣớc báo phú quý, vì đem tâm cung 

kính thành khẩn, không kiêu ngạo mà bố thí nên đời này và đời sau sẽ 

đƣợc báo ứng sanh vào nhà tôn quý. 

 Lại nữa thức ăn là thứ có giá trị khi tế nên phải dùng tiền bạc để 

mua, vì thế bố thí thức ăn cũng chính là xả thí tài vật. Ngƣời xả thí tài 

vật thì đời này hoặc đời sau nhất định sẽ giàu có, cho nên bố thí đồ ăn 

thức uống cũng sẽ đƣợc phƣớc báo giàu sang. 

 Phúc báo của việc bố thí thức ăn  nƣớc uống rất nhiều, 5 thứ 

phƣớc nói trên chỉ nêu ra đại khái mà thôi. Cho nên trong kinh nói 

đem đồ ăn thức uống và thuốc men bố thí cho chúng sanh sẽ đƣợc 

công đức vô lƣợng. 

 Chúng ta mời mọi ngƣời dùng bửa hoặc bố thí thức ăn cho động 

vật, chắc chắn chúng ta sẽ đạt đƣợc 5 loại phƣớc báo trên. Nhƣng phải 

có hai điều kiện : 

- Không đƣợc sát sanh để mời khách. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 114 

- Tiền và thức ăn đƣợc sử dụng đó phải có nguồn gốc 

chính đáng. 

         Vì những đồng tiền, dùng những mánh khóe không trong sạch 

mà có đƣợc nhƣ: Trộm cắp, sát sanh, tà dâm, dối trá hay bán rƣợu, 

thuốc độc, các chất sinh nghiện ngập v.v đều là những đồng tiền bẩn 

thỉu, không trong sạch. Sử dụng đồng tiền nhƣ thế để bố thí cầu phƣớc 

thì kết quả chẳng những thiếu tốt đẹp mà ngƣợc lại có tác dụng phụ. 

 Lại nữa, việc giết gà vịt, sát sanh hại vật để lấy thịt đãi khách 

chẳng những mình mất phƣớc báo sống lâu mà ngƣợc lại còn bị đoản 

mạng. Đó chính là “ Đắc bất thƣởng thất ” vậy ( cái đƣợc không bù 

đắp đƣợc cái mất ). Chỉ ngon miệng một chút mà tổn thất rất nhiều đó 

mà điều mà chúng ta gặt hái đƣợc ! Cho nên vào đời Minh, Đạo sƣ 

Liên Trì khuyên chúng ta khi có các việc nhƣ: Mừng thọ, sanh con, 

cúng tế tổ tiên, đinh hôn, kết hôn, đãi khách, lễ cầu phƣớc, cầu an  . . . 

đều không nên sát sanh. Đức Phật dạy : “ Vạn nhất nếu lúc không thể 

tránh không ăn thịt thì nên tự coi nhƣ là đang ăn thịt con cái của mình, 

nhƣ thế sẽ không nhẫn tâm mà nuốt vậy. 

  Trần Châm một hôm gặp Trƣơng Quả Lão Tiên nhơn cho biết 

rằng chỉ còn một tháng nữa là hết hạng sống. Nghe thế ông lo sợ, đem 

hỏi ý kiến với ngƣời em là Trí Giả Đại Sƣ. Trí Giả Đại sƣ khuyên nên 

tu tập thiền định. Trần Châm rất chí thành thực hành theo phƣơng 

pháp ngài Trí Giả dạy. Qua năm sau Trần Châm gặp lại Trƣơng Lão 

Tiên rất ngạc nhiên hỏi rằng : “ Ông sao có thể sống đƣợc đến ngày 

hôm nay ? Lẽ nào ông đã uống thuốc trƣờng sinh bất tử ƣ ? ”. 

 Trần Châm trả lời: Em tôi là Trí Giả Đại Sƣ bày cho phƣơng 

pháp tu tập . . . Trƣơng Quả Lão nghe nói xong liền tán thán rằng : “ 

Phật pháp thật bất khả tƣ nghì, có thể giúp ngƣời chết đƣợc sống lại, 

thật là kỳ diệu ”. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 115 

  Hai năm sau, một hôm Trần Châm mộng thấy một cung điện ở 

cõi trời, trƣớc cung điện có ghi “ Đây là cung điện của Trần Châm, 15 

năm sau ông sẽ về đây ”. Quả nhiên 15 năm sau Trần Châm biết trƣớc 

giờ chết của mình, nên trƣớc khi lâm chung ông đi thăm bạn bè thân 

hữu rồi ngồi kiết già nhẹ nhàng qua đời. 

 Thật ra, sống lâu và sinh lên trời, chẳng qua chỉ là lợi ích bên 

ngoài của pháp thiền định trong Phật giáo mà thôi, chứ chẳng phải là 

mục đích cuối cùng. Mục tiêu tối hậu đó là liễu sanh thoát tử, thành 

tựu trí ruệ vô thƣợng, cứu độ hết thảy chúng sanh. 

PHÚ QUÝ 

 I/ Nguyên nhân của sự giàu sang: “sanh tử hữu mạng, phú quý 

tại thiên”  

(sống chết có số, phú quý tại trời ). 

 Nếu chỉ có trƣờng thọ mà thiếu phƣớc thì cũng khó sống qua 

mỗi ngày . Tại sao có ngƣời sống thọ mà lại thiếu phúc phú quý, còn 

có ngƣời thì đầy đủ cả hai. 

 Câu sanh tử hửu mạng, phú quý tại thiên là muốn nhắc nhở 

chúng ta phàm làm việc gì cũng nên mở lòng mình ra một chút, không 

nên quá chú trọng vào việc truy cầu phú quý và trƣờng thọ. Bởi vì phú 

quý và trƣờng thọ không phải miễn cƣỡng mà có. Chúng ta chớ nên 

quan niệm rằng thọ mạng là có số, có một vị thần vận mạng nào đó 

đang nắm trong tay hoàn toàn quyền sanh sát và tùy ý thao túng số 

mạng của chúng ta. 

 Thật ra, tuổi thọ của con ngƣời dài hay ngắn đƣợc quyết định bởi 

tâm từ bi và ác nghiệp đã tạo của ngƣời đó ở đời quá khứ và ở đời 

hiện tại. Đã rõ nhƣ thế thì chúng ta vẫn có thể vận dụng tâm từ bi và 

phƣơng thức phóng sanh để thay đổi số của mình. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 116 

 Cho nên câu “ Sanh tử hữu mạng” là nên giải thích theo mối 

quan hệ nhân quả, nó sẽ xác đáng hơn, sẽ tốt đẹp hơn là giải thích theo 

kiểu định số. 

 Nói cách khác, thọ mạng dài hay ngắn tùy thuộc vào mối quan 

hệ nhân quả chứ chẳng phải do từ không mà sinh có. Cũng nhƣ thế “ 

phú quý tại thiên ” không nên giải thích là “ phú quý từ trên trời rơi 

xuống ” hay phú quý thật sự ở trên trời, nên hƣớng lên trời mà tìm 

cầu. Phú quý là do tâm cung kính và bố thí của chúng ta ở hiện tại và 

quá khứ giao cảm mà có. Vì ở đời này, chúng ta vẫn sẳn sàng bố thí, 

tâm khiêm hạ và cung kính để gieo trồng hạt giống phú quý. Có nhân 

tốt rồi cộng thêm sự nổ lực của bản thân làm trợ duyên, thì sẽ kết xuất 

thành “ quả ” phú quý. Cho nên chữ “ thiên ” của “ phú quý tại thiên ” 

giải thích là thuận ứng thiên lý ( tức gieo trồng nhân lành ) thì sẽ xác 

đáng và thâm thúy hơn là giải thích chữ “ thiên ” theo nghĩa “ tự nhiên 

” hoặc “ ông trời ”. 

                                Có hai loại phú quý 

       1/ Phú quý tƣơng đối : “ Phú giáp thiên hạ vị liệt vƣơng hầu ” ( 

Giàu trùm thiên hạ, địa vị nhƣ vƣơng hầu ) là phú quý tƣơng đối 

      2/ Phú quý tuyệt đối : “ Thân tâm tự tại thanh tịnh ”. 

   Loại thứ nhất là cái vui có sở đắc, loại thứ hai là niềm vui vô sở 

cầu. Cái vui thứ nhất là cái vui hổn tạp và ngắn ngủi. Cái vui thứ hai là 

niềm vui thuần túy và lâu dài. 

 Phú quý là phƣớc báo của việc dùng tâm cung kính bố thí tài vật. 

Nhƣng phƣớc báo lớn hay nhỏ là hoàn toàn đƣợc quyết định bởi bốn 

yếu tố sau : Một là vật bố thí, hai là đối tƣợng bố thí, ba là tâm bố thí, 

bốn là thời gian bố thí. 

        Kinh Tứ Thập Nhị Chƣơng nói : “ Bần cùng mà phát tâm bố thí 

là khó ”. 

   Bần cùng có hai cách giải thích: 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 117 

     1/ Ngƣời thiếu phƣớc báo gọi là “ bần ”.  Thiếu trí tuệ gọi là “ cùng 

”. Không có phƣớc báu thì không thể có tiền của mà bố thí, không có 

trí tuệ thì rất khó bố thí đúng cách. 

     2/ Không có tài sản gọi là “ bần ”. Không có y phục và thức ăn 

uống gọi là “ cùng ”.                      

 

TRƢỜNG THỌ 

   1/ Thọ mạng là gì ?  Từ xƣa đến nay, thọ mạng vẫn là một vấn 

đề rất thần bí, trừ những ngƣời tu tập có công phu thiền định cao ra, 

không ai có thể biết đƣợc thần chết đến viếng mình lúc nào cả ? Có 

thể 20 năm sau hoặc 5 năm sau, cũng có thể là hôm nay hoặc là một 

tiếng đồng hồ sau v. v  bất cứ lúc nào cũng có thể bị tai nạn, nhƣ xe 

cộ, động đất, bệnh tật ngặt nghèo, gặp tai họa ngoài ý muốn. Thật là 

đáng sợ vì chúng ta không có khả năng biết trƣớc giờ chết của mình 

nên mới có câu thành ngữ “ Triêu bất bảo tịch ” ( bảo đảm buổi sáng 

chƣa chắc bảo đảm đƣợc buổi chiều ) câu này dùng để cảnh tỉnh tự 

thân, tỏ ra vô cùng xác đáng. 

       Trong kinh Đức Phật dạy “ mạng ngƣời chỉ trong hơi thở ” ý nói 

rằng, hơi thở ra không trở vào là đã qua đời khác. Không ai trong 

chúng ta dám tuyên bố chắc rằng sẽ luôn luôn thuận lợi nhƣ những gì 

đang có, cho nên chúng ta cần phải khéo vận dụng những năm tháng 

còn sống mạnh khỏe, nắm chắc những khoảnh khắc thời gian quý báu 

đó mà tụng kinh bái sám, niệm Phật, tham thiền, làm các việc công 

đức, các việc từ thiện. Nổ lực tu tập để lúc mạng chung tránh đƣợc sự 

hoảng hốt nhƣ con cua bị nhúng vào nƣớc sôi. 

        Giác ngộ rõ ràng về sự thật “mạng ngƣời vô thƣờng ” đối với 

chúng ta rất có ích lợi. Vì ngƣời nào đã thấu đáo mạng sống là vô 

thƣờng thì không còn tâm phóng túng và tham dục nữa. Cho nên ai 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 118 

thức tỉnh đƣợc sinh mạng vô thƣờng là đã khai mở đƣợc giềng mối 

của trí tuệ, cũng là bƣớc đầu đi trên lộ trình thoát ly khổ ải. Cho nên 

Phật luôn nhắc nhở chúng ta rằng: “ thị nhật dĩ quá, mạng diệc tùy 

giảm, nhƣ thiểu thủy ngƣ, tƣ hữu hà lạc ? ”.. Nghĩa là một ngày đã qua 

là mạng sống con ngƣời sẽ giảm dần, nhƣ cá trong hồ nƣớc cạn dần, 

nào có vui chi ? Vì thế mọi ngƣời phải siêng năng tinh tấn tu tập nhƣ 

cứu lửa cháy đầu, luôn nhớ nghỉ cơn vô thƣờng đến, cẩn thận chớ có 

buông lung. 

     2/ Sự thành đạt ở thế gian không liên quan đến việc sanh tử. 

Tiền tài địa vị, học thức, bằng cấp, sắc đẹp, phần nhiều không có liên 

quan đến việc sanh tử. Cho dù sang giàu nhƣ vƣơng hầu quý tộc, học 

thức uyên bác nhƣ biển cả, địa vị cao tợ công khanh, dung mạo đẹp tợ 

Tây Thi mà một khi đại nạn của đời ngƣời đến thì không ai tránh khỏi 

sự bấn loạn cả. Giả nhƣ cho rằng giai nhân tài tử trƣờng thọ thì làm gì 

có câu “ Tự cổ hồng nhan đa bạc mệnh ”, Vì vậy, không thể vì dung 

mạo đẹp đẽ mà kiêu ngạo đƣợc. 

      Không nên bảo rằng chúng ta còn nhỏ mà cho rằng Diêm Vƣơng 

còn đang trong giấc ngủ chƣa vội tìm đến. Phải biết những ngƣời nằm 

trong quan tài không nhất định là ngƣời già, trên cõi nhân sinh đi chƣa 

đến điểm cuối cùng vẫn có nhiều ngƣời trẻ. Cho nên ngƣời xƣa cảnh 

giác chúng ta rằng “ Chớ đợi tuổi già mới học đạo, mồ hoang lắm kẻ 

tuổi còn xanh ”.    Giờ chết của con ngƣời rất khó dự đoán. Có trẻ 

chƣa sanh ra đời đã chết trong bào thai, có trẻ vừa sinh ra thì bị viêm 

gan, bệnh loảng máu v.v. nên phải lìa đời, có đứa lên 3,4,5 tuổi lại bị 

tai nạn mà chết, có kẻ vừa lớn lên lại bị thƣơng vong ngoài ý muốn 

v.v. 

     Con ngƣời không thể ỷ vào sự thông minh tài trí của mình mà 

khinh mạn ngƣời khác, vì ngƣời thông minh mà chết yểu cũng nhiều.  

Có tiền tài, địa vị cũng không đáng gì để tự hào cả. Chúng ta biết tuổi 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 119 

thọ trung bình của các vị hoàng đế xƣa nay trung bình khoảng 30, 40 

tuổi. Tổng thống Hoa Kỳ Kennedy là ngƣời có địa vị, có tài năng có 

phí phách, nhƣng không ai ngờ ông lại chết sớm. Miêu Vƣơng Phổ Lý 

là ca sĩ nổi danh, có máy bay riêng, có kịch viện có ngƣời hộ tống bảo 

vệ lại chết bất ngờ. 

     Có niềm tin về tôn giáo cũng chƣa chắc đƣợc sống lâu 100 tuổi. 

Có ngƣời chí thành chí kính tin vào tôn giáo nhƣng lại chết sớm, hoặc 

bịnh hoạn hoặc tai nạn. Đây chẳng phải là Phật pháp không linh, mà 

do công phu tu tập của mình chƣa đến nơi đến chốn, học Phật chƣa 

tinh thâm nên mới không có phƣơng pháp để chuyển hóa nghiệp báo. 

     Sự thật những vấn đề nêu trên, mục đích để chứng minh rằng 

học vấn và các kỷ năng ở đời chỉ có thể giải quyết những vấn đề nhỏ 

trong cuộc sống chứ không thể giải quyết đƣợc việc lớn sanh tử. Tất 

cả các tôn giáo ra sức đi tìm lời giải đáp cho vấn đề sanh tử, duy chỉ 

có Phật giáo mới có phƣơng pháp triệt để nhất. Niềm tin về Thiên 

chúa giáo, Cơ đốc giáo, Bà la môn giáo là chỉ sanh về thiên đƣờng 

nhƣng không thể thoát khỏi luân hồi sanh tử trong lục đạo. Phƣơng 

pháp giáo dục và nghĩa lý của Phật giáo tuy là tối thiện tối mỹ, nhƣng 

không chỉ có niềm tin là xong việc, mà phải hiểu và thực hành thì mới 

có thể thật sự thoát ly sanh tử, thể nhập chân lý. Chúng ta không nên 

nhất nhất cho rằng đã có niềm tin vào tôn giáo rồi, thì Diêm Vƣơng sẽ 

không tìm đến gõ cửa mà lơ là trong việc hành trì. Chúng ta nên biết 

rằng “ Định nghiệp nan chuyển ” ( nghiệp đã định thì khó có thể 

chuyển) trừ phi chúng ta tận lực gia tâm tu tập thật sự mới có thể tự tại 

thong dong trong sanh tử đƣợc. Phải chắc chắn rằng, chúng ta đã ra 

ngoài vòng sanh tử rồi, còn nếu không thì phải cắm đầu nổ lực dụng 

công, một phút giây giải đãi cũng không đƣợc. 

    3/ Vấn đề dinh dƣỡng và vận động với thọ mạng. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 120 

     Không nên cho rằng, chỉ cần ăn nhiều chất bổ và vận động cơ thể 

thì chắc chắn đƣợc sống lâu. Chất dinh dƣỡng và sự vận động chỉ là 

trợ duyên của thọ mạng chứ chẳng phải là yếu tố chính. Vì có rất 

nhiều ngƣời có dinh dƣỡng tốt lại thƣờng vận động mà lại chết sớm. 

Ví nhƣ nhiều ngƣời con của nhà giàu ăn ngon mặc đẹp, ham chơi lêu 

lỏng, nhƣng thọ mạng thì không đƣợc dài, nhƣ minh tinh màn bạc Lý 

Tiểu Long, ngày nào cũng luyện tập võ nghệ nhƣng lại chết sớm. 

     Sự dài hay ngắn của thọ mạng cùng với trình độ cao hay thấp 

của trí thức và đạo đức không phải lúc nào cũng tỷ lệ thuận với nhau. 

Ví nhƣ Đạo chích có chín ngàn tùy tùng hoành hành khắp thiên hạ, 

chuyên làm chuyện xằng bậy mà thọ mạng tƣơng đối dài. Hạng Thác 

7 tuổi đã làm thầy Khổng Tử nhƣng lại chết sớm.  

     Chúng ta không thể nhìn thọ mạng dài hay ngắn để định đoạt 

phẩm hạnh đạo đức của ngƣời đó. Nhan Hồi là đệ tử đắc ý nhất của 

Khổng Tử, tâm ông rong ba tháng không rời khỏi chữ nhân. Ông đã 

phạm lỗi gì thì tuyệt đối không phạm lần thứ hai, không bao giờ khoe 

khoang việc lành và chổ tốt ƣu của mình, nhƣng mà lại chết yểu. 

       Đoản mạng không phải là vì do thiếu dinh dƣỡng. Nhƣng 

nguyên nhân chính là do ảnh hƣởng của nghiệp lực ở quá khứ hoặc 

không thì do đã tự tại trong sanh tử,thị hiện du hý ở cõi đời để cảnh 

tỉnh thế nhân về đạo lý “ sinh mạng vô thƣờng ” nên phải mau “ tinh 

tấn tu hành ” vậy . 

    Nếu mà thiếu cơm thiếu nƣớc mà thọ mạng ngắn đi, thì cũng 

chƣa đúng hết. Đức Phật khi tu khổ hạnh mỗi ngày chỉ ăn một hột mè 

mà vẫn sống đƣợc sao ? Có vị nhập định hàng mấy tháng trời không 

ăn không uống mà vẫn sống bình thƣờng đó sao ? 

     Các nhà khoa học thí nghiệm vấn đề ẩm thực và sức khỏe ở hai 

nhóm chuộc A và B. Nhóm chuộc A mỗi ngày ăn uống đầy đủ, nhóm 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 121 

chuột B chỉ đƣợc ăn uống một ít thực vật. Kết quả nhóm chuột B tuổi 

thọ và sức khỏe dài hơn và tốt hơn nhóm chuột A. 

     Rồi ngƣời ta cũng thí nghiệm hai nhóm chuột tƣơng tự nhƣ thế 

về tâm lý học. Ngƣời ta cho nhóm chtj A hằng ngày sau kho ăn no bất 

ngờ dùng điện châm vào nó. Còn nhóm chuột B thì cho nó nhịn đói. 

Kết quả tỷ lệ bệnh viêm dạ dày của nhóm A nhiều hơn nhóm B. Điều 

này chứng tỏ rằng nguyên nhân chủ yếu của bệnh viêm dạ dày là do 

tinh thần căng thẳng, lo âu chứ chẳng phải do đói khát. 

    Trong thế giới tự nhiên, chúng ta dễ dàng có những chứng cứ về 

việc ăn uống mà sống lâu. Nhƣ loài rùa mỗi ngày ăn ít cỏ rong mà tuổi 

thọ có thể sống đến hơn 100 năm. Còn loài cọp sƣ tử ăn rất nhiều loại 

thịt mà mạng sống thì ngắn ngủi. Thực tế cho ta thấy trong xã hội loài 

ngƣời cũng vậy, tuyệt đối không có hạng ngƣời phàm ăn tạp uống mà 

đƣợc sống lâu. Chúng ta thấy rất nhiều ông già bà cụ ở thôn quê hoặc 

nơi sơn dã, mỗi ngày họ chỉ ăn đạm bạc rau quả mà có thể sống đến 

80, 90 tuổi, việc ấy có kỳ lạ không chứ ? 

     4/ Nhân và quả của trƣờng thọ : 

   Sống lâu hay chết yểu chẳng có liên quan gì đến giàu có. Địa vị, 

học thức hay sự đẹp xấu . . .  nhƣng lại liên quan mật thiết với tâm từ 

bi. Tục ngữ có câu “ Nhân giả thọ ” ( ngƣời có lòng nhân từ thì sống 

lâu ) con ngƣời có lòng nhân hậu, có tâm khoan dung với mọi ngƣời 

thì nhất định có quả báo tốt. Ngƣời nào đời nay đƣợc trƣờng thọ là do 

đời quá khứ hoặc hiện tại có tâm thƣơng yêu động vật, tôn trọng sự 

sống, ngƣời nào đời nay bệnh hoạn, chết yểu tất nhiên do đời này hoặc 

đời quá khứ sát hại sinh mạng sống ngƣời khác hoặc động vật. 

 

 

 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 122 

NĂM PHÁP KHÓ TÌM ĐƢỢC Ở ĐỜI 

 Thế nào là năm pháp khó  tìm đƣợc ở đời ? Đó là : 1-Tuổi thọ 2-

Nhan sắc . 3- An lạc. 4- Tiếng tốt. 5 - Chƣ thiên ( chết sanh thiên ). 

    Năm pháp này ở đời ai cũng hằng mong ƣớc nguyện, nhƣng khó 

có ai đủ cả 5 điều. Có kẻ đƣợc một đƣợc hai hoặc ba ít có ai đủ 5 điều 

nên gọi là khó đƣợc. Theo lời Phật dạy 5 pháp này không phải do cầu 

xin mà đƣợc, không phải do tán thán mà đƣợc. Mà phải thực hành con 

đƣờng đƣa đến tuổi thọ, nhan sắc, an lạc, tiếng tốt và sanh 

thiên.Chúng ta phải gieo nhân mới gặt đƣợc quả. Nếu chúng ta ƣớc 

nguyện điều gì thì ta phải thực hành con đƣờng đƣa đến mong ƣớc đó. 

      Mong ƣớc tuổi thọ đồng nghĩa với an lạc, mạnh khỏe, gia đình 

hạnh phúc, thuận vợ thuận chồng, trong ấm ngoài êm, trên thuận dƣới 

hòa, con cháu thuận thảo, tất cả những sự tốt đẹp hạnh phúc. Những 

sự hƣởng thụ trên cuộc sống đời này đều có từ trên cái thân của ta.. Ta 

có cái thân mới hƣởng thụ đƣợc những hạnh phúc ấy.Cho nên sự sống 

là một sự cao quý nhất của con ngƣời. 

      Trong Trung Bộ kinh có một thanh niên hỏi Phật rằng : Do nhân 

gì duyên gì, trên đời có ngƣời sống lâu, lại có ngƣời đoản mạng, có 

ngƣời khỏe mạnh, lại có ngƣời ốm đau ? Có ngƣời giàu sang có ngƣời 

hèn mọn v.v. 

       Phật trả lời : Nầy thanh niên, Ở đây có ngƣời đàn ông hay đàn bà 

chuyên tâm làm việc sát sanh, tâm không từ bi, tàn nhẫn hảm hại, đả 

thƣơng chúng sanh, tay luôn lấm máu không một chút thƣơng tâm, 

không lòng từ bi với các loại chúng sanh. Do nghiệp ấy sau khi mạng 

chung bị sanh vào cõi dữ, ác thú. Nếu đƣợc tái sanh làm ngƣời, ngƣời 

ấy phải bị trả quả báo đoản mạng, đau ốm, tai nạn v.v   Nhƣng ở đây 

có ngƣời đàn ông hay đàn bà hay từ bỏ sát sanh, tránh xa sát sanh, bỏ 

dao bỏ kiếm, bỏ gậy gộc, biết hổ thẹn biết tàm quý, biết thƣơng xót 

đến hạnh phúc tất cả các loài chúng sanh, có tâm từ bi, biết tha thứ 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 123 

mạng sống cho chúng sanh. .. Do nghiệp ấy, sau khi mạng chung sanh 

vào thiện thú thiên giới . Nếu tái sanh trong loài ngƣời, kẻ ấy đƣợc 

trƣờng thọ, mạnh khỏe không tật bịnh tai ƣơn .. 

         1/ Trƣờng thọ: là sống lâu khỏe mạnh: 

     Có 5 pháp làm gia tăng tuổi thọ : 1- Làm việc thích đáng. 2- Biết 

vừa phải trong việc thích đáng. 3- Ăn các đồ ăn tiêu hóa. 4- Du hành 

phải thời. 5- Biết sống phạm hạnh. 

     Sống lâu đồng nghĩa với an vui khỏe mạnh các ngƣời thân trong 

gia đình đều hòa thuận. Nếu ta sống lâu mà nghèo đói, bệnh tật, con 

cháu hất hủi, gia đình không hạnh phúc thì thọ ấy không có ý nghĩa 

mà gọi là “ đa thọ đa nhục ” thì không có hạnh phúc. 

    -Thế nào là làm việc thích đáng ? Là làm công  việc phải vừa với 

sức của mình, phải thích ứng với hoàn cảnh của mình, không trái với 

tâm nguyện của mình. 

    -Thế nào biết vừa phải trong việc thích đáng ? Là làm việc phải 

có giờ giấc, có thời giờ nghỉ ngơi để dƣỡng sức, không làm qúa sức. 

Ngày làm không đủ tranh thủ ban đêm. 

    -Thế nào là ăn các đồ ăn tiêu hóa ? Là ăn uống đúng thời, không 

ăn uống những thứ có hại cho cơ thể. Nếu ăn thức ăn không lợi cho cơ 

thể gọi là “ Bịnh từ khẩu nhập, họa từ khẩu xuất” . Ăn uống không 

dinh dƣỡng cho cơ thể là một tai họa, dẫn đến bịnh hoạn và chết sớm. 

   -Thế nào là biết thời tiết ?  Khi đi phải biết thời tiết lạnh hay 

nóng, mƣa hay bão, ban ngày hay bam đêm. Nếu đi trong thời tiết 

không tốt, thời gian không thích hợp ta không thể bảo quản đƣợc cơ 

thể của ta. 

  -Thế nào là biết sống phạm hạnh ? Là phải biết điều độ trong 

vấn đề nam nữ, sắc dục. Con ngƣời có ba yếu tố để đƣợc sống lâu và 

mạnh khỏe là tinh, khí và thần. Tinh là thành phần giúp cho khí và 

thần đƣợc ổn định điều hòa. Nếu tinh yếu và thiếu hai phần còn lại sẽ 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 124 

mất cân bằng dễ sanh ra bệnh tật. Tinh giống nhƣ nhựa của cây, cây bị 

lấy nhựa nó sẽ khô dần rồi héo chết. Con ngƣời cũng vậy, không tiết 

chế vấn đề sắc dục thì nhiều bịnh sẽ sanh ra. 

      Đó là năm yếu tố giúp tăng cƣờng cho tuổi thọ của con ngƣời. 

Ngoài việc không sát sanh hại vật muốn sống an ổn mạnh khỏe, hạnh 

phúc trên thuận dƣới hòa phải hực hiện 5 đều kiện trên thì mới bảo 

đảm đƣợc sự trƣờng thọ. 

   2/Nhan sắc hay dung nhan. Sắc đẹp của một ngƣời nam hay 

ngƣời nữ có đƣợc là một sự hạnh phúc hiếm có. Nhƣng sắc đẹp phải 

tƣơng xứng hài hòa mới đƣợc gọi là đẹp. Ví nhƣ cao quá, lùn quá, 

mập quá hoặc ốm quá. Dù là có khuôn mặt dễ coi, nƣớc da trắng mịn 

thì không thể gọi là dung nhan đƣợc. Lại dung nhan của ngƣời nam 

khác, dung nhan của ngƣời nữ khác. Nam thì phải vạm vỡ, khỏe 

khoắn, cứng cáp. Trái lại dung nhan ngƣời nữ phải yểu điệu dịu dàng, 

thon gọn v.v  

    Có ngƣời Bà la môn hỏi Phật , do nhân gì duyên gì mà có số 

ngƣời phụ nữ sắc đẹp ƣu việt, ƣa nhìn, tịnh tín với nhan sắc thù thắng, 

giàu sang, tài sản lớn, danh tiếng lớn, sở hữu lớn, uy tín lớn, ảnh 

hƣởng lớn ?  

      Phật đáp:  Nầy Bà la môn . Ở đây có hạng ngƣời nữ nhơn không 

phẫn nộ, không giận dữ, não hại không nhiều. Tuy bị nói nhiều không 

có lòng nổi giận, nổi nóng nổi sân, không biểu lộ sự sân hận, không 

bất mãn, không giận hờn không trả thù v.v ngƣời nầy bố thí cho Sa 

môn, bà la môn thức ăn đèn đuốc, tánh tình không keo kiệt, thấy 

ngƣời khác đƣợc lợi dƣỡng, tâm không ganh tỵ, tâm cung kính, trân 

trọng khiêm hạ. Không tức tối, không bị trói buộc bởi ganh tỵ, tâm 

hoan hỷ . Ngƣời ấy  sau khi chết, sanh lại đây, dung mạo đẹp đẽ, uy 

tín lớn, tài sản lớn giàu sang . . 

   3/  An ổn    Có bốn điều đƣa đến an ổn : 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 125 

     - Phƣơng tiện đầy đủ : Tức là phải có nghề nghiệp ổn định, để 

làm ra của cải nuôi thân mình và gia đình. 

     - Thủ hộ đầy đủ : Phải biết phòng hộ của cải làm ra bằng mồ hôi 

nƣớc mắt của mình, phải khéo giữ gìn không để, nƣớc trôi lửa cháy, 

trộm cƣớp lấy mất v.v 

     - Thiện tri thức đầy đủ : Ta có phƣơng tiện nhƣ nhà cửa tài sản. 

địa vị đầy đủ mà ta không có thiện tri thức chỉ dẫn, cho ta đi đúng 

đƣờng, xử dụng có hiệu quả. Nhiều lúc ta biến phƣớc thành họa, biến 

công thành tội v.v 

     - Chánh mạng đầy đủ : Của cải vật chất làm ra phải bằng chính 

nƣớc mắt mồ hôi của mình một cách chân chánh, nuôi thân mạng bằng 

nghề chân chánh. Tiền của làm ra phải biết cân đối thu chi, không tiêu 

xài quá mức, không keo kiệt.Trong kinh Phật dạy của cải làm ra phân 

làm 4 loại: a/ Một phần để làm vốn b/ Một phần nuôi nấng gia đình c/ 

Một phần làm phƣớc thiện d/ Một phần phòng ngừa khi bất trắc. Đƣợc 

nhƣ vậy gọi là cân đối thu chi. 

      Nếu tiền bạc ta làm ra mà đem tiêu xài vào các việc không đem 

lại lợi ích cho gia đình, bản thân và xã hội thì sự yên ổn không có,  

nhƣ đem tiền vui vào các việc nhƣ đánh bài, cá độ, vũ trƣờng, ăn 

nhậu, đua xe, xì ke ma túy ... thì hiện tại không an ổn, sự sống không 

kéo dài. 

4/ Tiếng tốt: Ngƣời muốn mình có tiếng tốt phải thực hành hạnh 

khiêm hạ, biết kính trên nhƣợng dƣới, biết nhẫn chịu trong mọi 

hoàn cảnh, không nóng nảy, không gạnh tỵ với kẻ hơn mình 

5/ Sinh thiên: Đƣợc sinh về cõi trời không phải cầu xin mà 

đƣợc, mà phải thực hành con đƣờng đƣa đến cánh giới chƣ thiên. 

        Phật dạy muốn sanh vào cõi trời phải thực hành 10 điều thiện: 

Thân ba là không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm. Khẩu có 

bốn là Không nói lời ác độc, không nói lƣỡi đôi chìu, không nói thêu 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 126 

thùa thêm bớt, không nói lời sai sự thật. Ý không tham, sân, si. Thực 

hành đủ 10 thiện nghiệp nầy là con đƣờng đƣa đến cõi chƣ thiên. 

       Trong kinh Thiên chủ nói rằng thực hành 7 cấm giới túc thì sanh 

đƣợc cõi trời. Thế nào là 7 pháp ? 

   1/ Trọn đời hiếu kính cha mẹ . - 2- Trọn đời kính trọng các bậc 

trƣởng thƣợng 

    3- Trọn đời nói lời nhu hòa     . 3- Trọn đời không nói lời hai lƣỡi. 

   5- Trọn đời giữ tâm xa lìa cấu uế, xan tham, 6-Sống với tâm hoan 

hỷ, thí xả nhiệt tình. 

   7- Trọn đời không phẩn nộ, không sân hận, tránh ác làm lành, tu 

nhân tích đức. 

        Trên đây là các pháp giúp cho con ngƣời mơ ƣớc đem lại sự thật 

nhƣ ý muốn. Mơ ƣớc không có cơ sở thực hiện điều mình mơ ƣớc 

nhiều lúc chỉ là mơ ƣớc suông.  

 

LỜI NÓI DỐI CHÂN THÀNH. 

  Câu chuyện kể rằng:  có một anh chàng nọ, trong bửa tiệc tình 

cờ gặp một ngƣời đẹp. Vì cô ta quá đẹp nên anh ta ngại ngùng không 

dám làm quen. Tuy nhiên gần cuối buổi tiệc, không nhịn đƣợc, anh lấy 

hết can đảm mời cô ta đi uống cà phê. Ngƣời đẹp ngạc nhiên, nhƣng 

cũng nhận lời anh. Đến quán cà phê, ngồi rất lâu chẳng biết chuyện gì 

để nói, vì anh quá bối rối nên cô gái cũng chán nản, định đứng dậy ra 

về. Bất ngờ anh gọi bồi bàn và nói khá lớn: Em cho tôi một ly ca phê 

và cho ít muối. Mọi ngƣời ngồi gần bàn anh ngạc nhiên, và nhất là cô 

gái. Cô hỏi anh :  Anh thƣờng uống cà phê với muối ? Anh đáp: “ 

Vâng . Nhà tôi ở gần vùng biển, nên tôi rất quen thuộc với cái vị mặn 

mặn của nƣớc biển. Hôm nay ngồi đây với cô, bổng nhiên tôi nhớ đến 

mẹ. Mỗi lần nhƣ thế, tôi đều uống cà phê với muối, và tôi rất thƣơng 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 127 

nhớ mẹ nên tôi uống cà phê với muối riết đâm ra ghiền. Tôi xin lỗi 

nếu làm cô phiền lòng ”. Cô gái đáp không sao, và không những nhƣ 

thế, cô lại cảm động: Nghỉ rằng anh ta là một ngƣời con có hiếu, có 

nghĩa, có tình với những nơi chôn nhau cắt rốn. Và cô có cảm tình với 

anh. Sau nhiều lần hẹn hò gặp nhau, hai ngƣời yêu nhau, lấy nhau 

thành vợ chồng và ăn ở với nhau rất hạnh phúc. Mấy chục năm sau thì 

anh qua đời. Cô gái bây giờ là một bà già, vô cùng thƣơng tiếc chồng. 

Sau khi đám tang xong, cô ta ngồi sắp lại những kỷ vật của vợ chồng, 

cô tìm thấy một bức thƣ. Viết rằng: “ Trong suốt cả cuộc đời yêu em, 

anh có một lỗi rất lớn là đã một lần nói dối em, và không bao giờ dám 

thổ lộ với em. Đó là lần đầu tiên ngồi với em trong quán cà phê, lúc 

thấy em sắp sửa đứng dậy ra về, anh bối rối và gọi bồi bàn chỉ để trấn 

an, nhƣng vì quá bối rối, anh đã xin muối vào cà phê thay vì đƣờng. 

Lúc em hỏi, anh đành phải bịa ra câu chuyện để trả lời em. Sau đó, lúc 

nào đi với em, anh cũng đều phải uống cà phê với muối, và suốt mấy 

chục năm chung sống với em, ngày nào cũng đƣợc em pha cà phê 

muối cho anh, anh quen dần với cái hƣơng vị đậm đà đó cho đến lúc 

phải từ giả em vĩnh viễn...”. 

         Câu chuyện thật cảm động và dễ thƣơng, khiến ta  phải suy nghỉ 

hai chữ chân và giả. Ở đời chân và giả khó phân biệt. Hàng giả hàng 

thật khó mà phân biệt.  Tuy nhiên một món hàng giả nếu dùng mà 

không có hại, suốt đời không có ai phát giác thì nó có thể tƣơng đƣơng 

với món hàng thật. Câu chuyện cà phê muối trên của anh chàng nọ, 

giữ một lời nói dối suốt cả cuộc đời, và không bao giờ có biểu hiện 

nào đi ngƣợc lại lời nói dối đó, thì lời nói dối đó thật hay dối. Trong 

câu chuyện cà phê muối, nếu anh chàng kia không để lại bức thƣ cho 

vợ, thì câu chuyện cà phê muối của anh thật hay giả ? 

       Ở đời thật giả khó phân. Có những lời nói dối cho qua chuyện, 

không đem hậu quả xấu tai hại cho ai, thì lời nói dối đó cũng là lời nói 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 128 

dối tốt. Trong cuộc đời này chắc chắn ai cũng đã từng nói dối, nhƣng 

nói dối không làm hại ai mà còn đem lại an tâm vui lòng cho kẻ khác 

thì cũng nên. 

      Một lời khen, một nụ cƣời, một câu cảm ơn không mất tiền mua. 

Dù không thật lòng thì những điều đó chắc chắn là có lợi chứ không 

có hại, vì làm cho ngƣời khác vui lòng vậy. 

                       ( Trích VHPG - 1-4-2011 số : 126) Hoàng Tá Thích 

 

THƢ VIẾT VỀ CHO VỢ 

Có một anh chàng thanh niên, văn hay chữ tốt, có vợ hai con. 

Sống vùng quê nghèo thiếu, quanh năm muốn vƣơn lên cũng không 

nổi nghèo thiếu vẫn nghèo thiếu. Thƣơng vợ thƣơng con cũng đành 

chịu. Một hôm anh trốn vợ trốn con đi vong biền biệt, không nói trƣớc 

một lời một chữ với ai. Khiến ngƣời vợ đảo điên khi không thấy 

chồng đi đâu, cho ngƣời kiếm sông kiếm suối, hỏi làng trân xóm dƣới, 

nhắn xa hỏi gần cũng không hơi không tăm. Bà con cùng nhau chia 

nhau đi tìm chẳng thấy đâu.Tìm mãi chẳng thấy, mấy ngƣời cùng 

ngƣời vợ lục xem đồ vật trong nhà thì thấy chỉ mất đi vài bộ đồ và 

cuốn truyện kiều, đó là “tài sản ” của anh ta đem đi. 

Mƣời lăm năm sau bất ngờ một ngày gần tết, có một ngƣời từ 

Sài Gòn về trao cho ngƣời vợ anh ta một bức thƣ và số tiền để tiêu tết 

và trả nợ. Bức thƣ gởi vợ nhƣ sau: 

 Tạm bút tả đôi hàng quốc ngữ 

 Gởi về thăm thê tử chốn quê nhà 

 Kể từ ngày dời gót bƣớc chân ra 

 Tìm đặng việc mƣu sinh nơi đất khách 

 Thiên lý lộ bao sông ngăn núi cách 

 Nhớ con thơ vợ khổ lệ tuôn hàng 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 129 

 Đêm khuya nằm nghe tiếng vạc bay ngang 

 Vạc có bạn còn “ qua ” thì lẽ bạn ! 

 Thƣơng nhà mình chỉ vài sào ruộng cạn 

 Mƣa đƣợc nhờ, nắng hạn chịu tai ƣơng 

 Hai ấu nhi dẫu đói cũng tới trƣờng, 

 Nhờ từ mẫu thay phụ thân dƣỡng dục, 

 Sông còn có hồi trong hồi đục 

 Còn nhà ta chịu riết cảnh long đong ! 

 Thƣơng hiền thê cơ khổ lụy chung vòng 

 Phận nam tử “qua ” đành lòng răng đƣợc ? 

 Trai Trung Phƣớc mà chƣa thấy “ phƣớc ” 

 Gái Đông Yên vẫn chẳng đƣợc “ yên ” 

 Ráng chờ “qua ” cho trọn đạo vợ hiền 

 “ Qua ” cũng giữ chữ tào khang chung thủy 

 Giấy ngắn tình dài, chứa chan giọt lụy 

 Chúc hiền thê mãi mãi đƣợc an khƣơng . . . 

                     ( Trích VHPG 1-4-2011- số 126) Tƣờng Linh  

 

QUẢ THẬT LÀ KHÓ, QUẢ THẬT LÀ KHỔ 

     Ngày xƣa có hai vợ chồng nọ sống trong một ngôi làng xa xôi 

hẻo lánh. Hai ngƣời cực khổ làm ăn, dành dụm tài sản rất nhiều, 

nhƣng tuổi đã lớn mà  hiếm con. Họ đi cầu cúng mọi nơi, xin Phật trời 

ban cho đứa con, mà mãi vẫn không đƣợc nhƣ nguyện. Hai vợ chồng 

già tha thiết muốn biết rõ nguyên nhân vì sao mình hiếm muộn, nhƣng 

không biết hỏi ai, vì trong làng không có ngƣời đức hạnh. Một ngày 

kia có một vị xuất gia đi du phƣơng ghé ngang qua ngôi làng chổ hai 

vợ chồng ở. Hai vợ chồng vừa trông thấy mừng rỡ, mời vị ấy về nhà 

thiết cơm cúng dƣờng. Thọ cơm xong, hai vợ chồng trịnh trọng cung 

thỉnh vị thầy ấy thuyết pháp cho nghe, khai thị về nguyên nhân không 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 130 

có con nối dõi. Vị sƣ này vì mới xuất gia, chƣa học đƣợc những gì, 

chƣa biết thuyết pháp, nên rất bối rối không biết nói nhƣ thế nào đây 

mới phải ! Hai vợ chồng thành tâm thành ý quỳ trƣớc ghế, phủ phục 

sát đất không ngƣớc đầu lên. Vì sƣ thấy vậy ruột nóng nhƣ thiêu, nghỉ 

rằng mình là ngƣời xuất gia không lẻ lại bảo không hiểu Phật pháp, 

không biết nói pháp hay sao ? Lúc ây vị thầy mới cảm thấy làm ngƣời 

xuất gia quả thật rất khó, bất giác buột miệng thốt lên “ quả thật là khó 

”. 

       Hai vợ chồng quỳ dƣới đất nghe câu ấy, thấy nói đúng tâm trạng 

của vợ chồng mình quá. Họ cảm thấy câu khai thị này thật là danh 

ngôn chí lý, cả hai ngƣời cầu xin chút con mà làm cách nào cũng cầu 

không đƣợc, quả thật là khó ! Hai ngƣời vô cùng cảm động vội dập 

đầu lễ bái không ngừng ! 

      Ngồi ở trên thấy vợ chồng đó chí thành nhƣ thế, vị này thêm bối 

rối, tiến thoái lƣỡng nan, thấp thõm nhƣ ngồi trên bàn chông, mồ hôi 

ƣớt đẩm cả ngƣời, buột miệng than rằng : Quả thật là khổ ! 

     Câu này vừa thốt ra, cả hai vợ chồng nhƣ nghe đƣợc tiếng 

chuông cảnh tỉnh, thấy rõ chân lý. Mình cao tuổi nhƣ thế này mà ngay 

một đứa con cũng không có, quả thật là khổ ! Cuộc đời quả thật là 

khổ. Hai vợ chồng xuvs động sâu xa vừa quỳ vừa khóc nƣớc mắt đầm 

đìa. Vị sƣ thấy vậy không biết tinh sao bây giờ ? 36 kế, rút lui là 

thƣợng sách ! 

      Hai vợ chồng khóc hồi lâu, lại lắng tai nghe chờ khai thị tiếp, 

nhƣng không thấy nói gì cả, vội ngƣớc lên nhìn thì vị sƣ ấy đã đi mất 

tự bao giờ ?  Hai vợ chồng cho rằng đây chính là Phật, Bồ Tát thị hiện, 

chỉ cho họ biết cuộc đời là khổ đau, từ đó họ trở nên ngƣời Phật tử 

thuần thành, tin sâu Phật pháp, tinh tấn tu học, cuối cùng đƣợc giải 

thoát phiền não./. 

 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 131 

LỢI HẠI CỦA  CÁI LƢỠI 

       Cái lƣỡi có bốn chức năng  trợ giúp cho cái miệng : nếm, nhai, 

nuốt, nói. 

Thời xƣa ở trong một nƣớc nọ, có ông vua bị bịnh, mọi danh y 

đều chửa trị không lành. Hôm nọ có một danh y trình với vua, là anh 

có thể chửa trị bịnh nhà vua hết bịnh, với điều kiện phải có sữa của 

con sƣ tử  kết họp để bào chế với thuốc thì bịnh vua mới lành đƣợc.  

Sự yêu cầu của danh y, triều đình đƣa tin cho đân chúng trong nƣớc ai 

lấy đƣợc sữa sƣ tử đem về dâng vua để làm thuốc thì ngƣời ấy đƣợc 

trọng thƣởng. Lệnh triều đình ban ra đã lâu nhƣng không có ai làm 

đƣợc. Một ngày nọ có một anh chàng thanh niên nghĩ ra cái cách lấy 

đƣợc sữa sƣ tử. Anh ta tìm đƣợc chổ ở của sƣ tử, vừa lúc sƣ tử mẹ 

sinh con, anh ta mỗi ngày đem một con dê, con cừu để tại miệng hang 

con sƣ tử mẹ. Sƣ tử mỗi ngày có đƣợc con mồi để ăn khỏi phải đi tìm 

mồi vất vã gặp lúc đang sinh con. Lần hồi anh thanh niên làm quen 

đƣợc con sƣ tử và anh lấy đƣợc sữa của con sƣ tử. 

         Đến lúc đem sữa về dâng vua để đƣợc trọng thƣởng, thì đôi chân 

nó lên tiếng kể lể, nhờ đôi chân mà mới có sữa ngày hôm nay. Lúc ấy 

lỗ tai, đôi mắt và hai tay cũng đồng một lúc lên tiếng : Ủa nếu đôi 

chân anh đi mà không có con mắt tôi anh làm sao thấy ?  Lỗ tai cũng 

vậy, nếu không có tôi nghe ngóng thì anh làm sao tìm đƣợc chổ sƣ tử 

ở . . Đôi tay cũng không kém phần tranh luận, không có tôi anh làm 

sao lấy sữa đem về. Chỉ có anh lƣỡi là thằng vô tích sự, từ lúc đi cho 

đến lúc về nó im phăng phắc có làm đƣợc gì đâu ?  Anh lƣỡi nghe các 

anh, chân tay, mắt mũi, tranh luận bí thế chẳng biện luận đƣợc gì. Anh 

lƣỡi bèn nói thôi các anh nói tôi là đồ vô dụng từ nay về sau tôi không 

hợp tác với các anh trong những công việc gì cả, mà có việc các anh 

đừng kêu và trách tôi nhé . 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 132 

       Khi anh chàng thanh niên đem sữa về cung , vua mừng rỡ hỏi sữa 

gì đây ? Anh lƣỡi không chịu nói im lặng không trả lời, vua tức giận 

quát lớn, sao ngƣơi đến đây mà hỏi không nói ? Ngƣơi mắc tội khi 

quân. Anh lƣỡi liền nói : Là sữa lừa !  Vua nổi giận cho là tội khi 

quân, đem ra chém đầu ! Lúc này anh chân, anh tay bủn rủn, anh mắt 

anh tai nhƣ mơ màng hoảng hốt, năn nỉ van xin anh lƣỡi đính chính 

lại. Nhƣng ôi thôi không kịp  . . . . 

      Khó nhƣ vào hang sƣ tử mà không chết, dễ sống trong loài ngƣời 

mà phải mất mạng là do cái lƣỡi đặt không đúng chỗ, hại mình và hại 

bà con thân thuộc của mình, có ân hận là chuyện qua rồi, nƣớc đỗ 

xuống đất không lấy lại đƣợc. 

    Trong kinh Sa Di Thập giới “ Cái lƣỡi nhƣ con dao trong miệng, hại 

mình hại ngƣời mà không hay” . 

       

NGŨ PHẦN KHẢO 

 Phàm ngƣời tu hành ai ai cũng bị ngũ phần khảo này . Kẻ 

thƣợng căn đại trí thì lƣớt qua khỏi còn kẻ nào thiểu căn độn trí ắt là 

rơi rớt trở lại. 

 Vậy ngƣời tu hành cần phải thẩm xét về điều này.Tu mà nghiệp 

không khảo đảo là quả đạo còn rất xa, còn tu mà nghiệp lực dồn dập 

khảo đảo là đạo quả rất gần .Nên trong kinh có nói : 

   Vô ma khảo đảo bất thành Phật đạo 

   Thập ma thập nạn thành tiên tử 

   Bất ma bất nạn bất thành nhân. 

 Nghĩa là không ma khảo đảo chẳng thành Phật đạo .Mƣời ma 

khảo đảo mƣời nghiệp dập dồn mà có chí lƣớt qua cho đƣợc thì tiên tử 

mới thành. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 133 

 Bằng chẳng ma khảo đảo, chẳng tai nạn chi thì cũng chẳng trở 

nên ngƣời minh đức . 

 Ta nên biết rằng, các bậc Phật Tiên, hiền thánh Minh triết từ 

thƣở xƣa đều có sự thử thách và khảo đảo trải qua .Các Ngài đạo quả 

càng cao bao nhiêu là sự khảo đảo càng nhiều bấy nhiêu .Khi khảo 

đảo hết rồi thì bọn chúng ma quân mới hàng đầu quy phục .Trong kinh 

có có nói :    

               “ Đạo cao nhất xích , ma cao nhất trƣợng 

  Đạt quả đầu thƣợng, ma nhƣợng đầu sƣ” 

 Nghĩa là : Đạo cao một thƣớc, ma cao 1 trƣợng . Đạo cao hơn 1 

trƣợng nữa, Ma chƣớng quy hàng .( chƣớng ấy,chƣớng ma mớí quy 

đầu kính phục đạo làm thầy) 

 Tóm lƣợt đại cƣơng ngũ phần khảo : 

 1/ Minh Khảo  2/  A¸m khảo    3/ Trƣờng khảo  4/ Thuận khảo  

5/ Nghịch khảo . 

 1/ Minh Khảo : Nghĩa là khảo đảo bằng cách sáng suốt minh 

bạch trƣớc mắt mà mình không hay biết, lại lầm cho mình là phƣớc 

trọng đức lớn, tài hay, cao thƣợng hơn ngƣời, vì vậy mà dễ bề té ngã 

rơi rớt trở lại . 

 Ví nhƣ ngƣời tán thán ca tụng khen ngợi những việc làm của 

mình, điều này cũng ngụ ý thúc giục đƣa mình vào hố sâu của tật đố 

cống cao, ngã mạn, ỷ lại mình hay … hoặc đƣa đến cho mình danh 

cao lộc cả, lợi nhiều, sắc xinh đủ thứ ,muốn gì đƣợc nấy làm cho mình 

sanh tâm ái nhiễm mà không hay biết, lại cho việc làm của mình là 

phải đúng . Ấy gọi là minh khảo vậy. 

 2/ Ám Khảo : nghĩa là sự  khảo đạo bằng cách này rất kín đáo 

tinh vi khó nhận biết đƣợc, làm cho mình lu mờ tâm trí, nhận giả làm 

chân . Nó ám thị mình bằng một cách khéo léo để phủ qua các điều 

chính đáng, chôn mất tánh linh chẳng còn tự chủ, xu hƣớng mê tín, dị 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 134 

đoan, ỷ lại thần quyền, ấy cũng gọi là màn lƣới của vô minh hay mây 

bất giác che mờ tâm trí, khuất mất huệ tâm, nhầm đƣờng lạc lối 

nghiệp tội càng sanh gây nhiều quả báo . Đó gọi là ám khảo .  

 3/ Trừng khổ :Nghĩa là sự khảo đảo nầy bằng hình thức cƣờng 

quyền áp bức, thế lực lấn  tranh,  hình phạt, khảo tra,  vu khống, cáo 

oan, hiếp đáp bắt buộc phải chịu dƣới một định luật nào đó, bằng 

không thì bị tù tội, phạt vạ, giết hại vv. ấy gọi là trừng khảo . 

 4/ Thuận khảo : Khảo cách nầy khó ai tìm hiểu đƣợc ( phần 

nhiều các bậc chân tu rơi rớt là bởi vì thuận khảo này) 

 Bởi nó khảo đảo cách này còn khéo léo hơn trƣớc nữa . Mỗi 

mỗi đều thuận hợp theo ý muốn của ta,  nên nó dễ bề kéo lôi quyến rũ 

hơn cách nào hết. Bởi chữ “thuận” là xuôi thuận, êm thuận, hòa thuận, 

thuận hợp, thuận chiều vv.. Cái gì cũng êm xuôi, hòa thuận, hợp chiều 

theo ý muốn . Muốn chi có nấy hoặc muốn có một đến 3, 4, 5…ấy là 

chuyện ngăn đạo ( ngƣời tu hành rất sợ khảo nầy ) Ví nhƣ ngƣời tu 

giải thoát chân không nhẹ nhàng khoan thái tự tại thông dong. Bấy giờ 

thuận khảo đƣa đến, ngƣời niệm tƣởng muốn có cây viết tốt, đôi giày 

xinh, đồng hồ đẹp, liền có ngƣời đem tới viết tốt, đôi giày xinh , đồng 

hồ thật quý đến dâng cho . Kế nữa ngƣời niệm tƣởng muốn có máy 

ảnh, ti vi, Ra dio , điện thoại, lần lần mốn có xe cộ, tàu bè, nhà cao 

cửa rộng vv. Mỗi mỗi tƣởng ứơc điều chi, đều đƣợc nhƣ ý . Ngƣời tu 

thấp bị khảo theo thấp, tu cao bị khảo theo cao. Đó phải chăng thuận 

theo ý mình muốn dễ để bề lôi cuốn đƣa mình xa lần cửa đạo, khi đến 

chổ buộc ràng sanh tâm ái nhiễm, thì nó hất hũi làm ngã té , ấy gọi là 

thuận khảo  

 5/ Nghịch khảo : là sự khảo đảo bằng cách này hay cách khác, 

trái ngƣợc theo ý định của mình .Ví nhƣ việc làm nhƣ vậy là đƣợc 

việc làm nhƣ thế là không nhƣng hoàn cảnh bắt buộc phải làm …. Chổ 

tu đƣợc mà tu không an, chổ ở đƣợc mà ở không tiện .Nhƣ ăn chay 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 135 

ngƣời ta cảng không cho, đi chùa ngƣời ta bảo mê tín, tu hiền ngƣời ta 

bảo tiêu cực, yếm thế chán đời, ngƣời ta quyết định không chịu, mình 

trì giới ngƣời ta tìm cách phá hoại, mình nhẫn nhục ngƣời ta tìm cách 

khinh chê  vv. 

 Tóm lại bao nhiêu chuyên trái tai, gai mắt nghịch ý, phiền lòng 

mà nó cứ dồn dập cho mình, làm cho mình quá đau khổ bỏ tu sa ngã 

..âý gọi là nghịch khảo . 

 Vậy năm phần khảo trên đây, chỉ nói đại cƣơng, nếu giải rộng 

ra sẽ còn nhiều phƣơng pháp khác. Nhƣng ngoài sự khảo đảo để 

quyến rũ, kéo lôi bằng  nhiều hình thức cách này cách khác chung quy 

là làm cho con ngƣời đi sai đƣờng lạc lối, lầm nẻo vậy tà, quên mất 

chân tâm , xa rời bản tánh mà phải chịu sanh tử luân hồi khổ đau . 

 Nay ta muốn thoát sanh liễu tử, dứt khổ não luân hồi thì cần 

phải thực hành theo pháp môn Giới , Định, Huệ xem đó nhƣ một 

đƣờng lối căn bản cho bƣớc đƣờng tu tiến và giải thoát của mình. 

 

SỐNG VÀ CHẾT 

 Sống cũng là  chủng bị cho cái chết, mà chết cũng tức chủng bị 

cho cái sống . 

 Đạo Phật dạy chúng ta sống trong khi sống mà cũng dạy ngƣời 

ta sống sau khi chết . 

 Đạo Phật dạy chúng ta tất cả những gì chúng ta có ở kiếp ngƣời 

hiện tại là do chúng ta tạo đƣợc ở trong những kiếp quá khứ. Và 

những gì chúng ta sẽ có ở trong tƣơng lai thì cũng chính do chúng ta 

tu tạo trong kiếp này. 

 Giá trị của một cuộc sống một kiếp ngƣời là đặt ở trên căn bản 

suy nghĩ và hành động của chúng ta . 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 136 

 Cuộc sống đã trãi qua mỗi ngƣời có một kinh nghiệm riêng, cái 

gì đáng quý ở trong cuộc  sống chúng ta,  những gì đã thất bại trong 

cuộc sống,  cho chúng ta  một kinh nghiệm . 

 Phần đông chúng ta đều muốn có một cuộc sống an lạc, và 

muốn có một cái chết an ổn, nhƣng một điều hiển nhiên nữa là ta 

không thể hy vọng chết một cách thanh bình, nếu  đời sống của ta đầy 

những bạo hành ….hoặc nếu tâm ta thƣờng dao động vì những cảm 

xúc mạnh nhƣ giận dữ, ái luyến, lo âu hay sợ hải . 

 Bởi thế, nếu ta muốn chết tốt, ta phải học cách sống tốt . Nếu ta 

mong có đƣợc một cái chết an lành, thì ta phải đào luyện sự bình an 

trong tâm ta và trong lối sống của ta . 

 Ngoài sự chuẩn bị cái chết của riêng ta, một việc khác không 

kém phần quan trọng là giúp cho ngƣời khác có một cái chết tốt đẹp . 

 Khi mới sanh ra đời, chúng ta đều là những hài nhi yếu đuối, 

nếu không có sự săn sóc tử tế mà chúng ta đã nhận đƣợc, thì chúng ta 

sẽ không sống còn . Sắp chết cũng thế, không thể tự túc đƣợc, nên ta 

phải giúp họ thoát khỏi những bất tiện và lo âu và cố hết sức để giúp 

họ có một cái chết thanh thản. 

 Điều quan trọng nhất là tránh làm những điều gì khiến cho tâm 

ngƣời sắp chết thêm rối loạn. Mục đích trƣớc nhất của chúng ta giúp 

ngƣời sắp chết là làm cho họ đƣợc thỏa máI, có nhiều cách làm việc 

này.Với ngƣời đã quen tu tập, nếu khi họ sắp chết mà ta nhắc nhở 

chuyện tu hành, tinh thần họ có thể thêm phấn chấn. Một lời trấn an 

đầy từ ái của ta có thể gợi cho ngƣời sắp chết một  thái độ bình an 

thỏa mái. Sau khi chết họ thác sinh nơi tịnh xứ. 

 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 137 

CHỮ NHẪN TRONG KINH PHẬT                         

 Chữ  nhẫn từ ngàn xƣa trong văn hóa phƣơng Đông vẫn luôn 

đƣợc ca ngợi là phƣơng châm thần diệu trong việc đối nhân xử thế, là 

cánh cửa dẫn đến mọi đức hạnh. Dân ta thƣờng nói : “ Một câu nhịn là 

chín câu lành ”  hay “ Chữ nhẫn là : “  chữ tƣơng vàng, ai mà nhẫn 

đƣợc thì càng sống lâu ”. Ngƣời Trung Quốc có rất nhiều câu thơ ca 

ngợi diệu dụng của chữ nhẫn. 

  “ Nhẫn nhất thời phong bình lãng tĩnh 

                      Thoái nhất bộ hải khoát thiên không.” 

   ( Nhịn đƣợc cái nóng nhất thời thì gió lặng sóng yên – Lùi lại 

một bƣớc nhƣờng ngƣời thì biển trời bát ngát ) .  hay . 

   “Nhẫn đắc đắc nhất thời chi khí 

    Miễn đắc bách nhật  chi ƣu ”. 

                     ( Nhịn đƣợc cơn giận một lúc ,  tránh đƣợc lo lắng trăm ngày ). 

  Vì sao chữ nhẫn lại có giá trị đến vậy ? . 

 Trong đời sống thƣờng ngày chữ nhẫn đƣợc hiểu là “ nhịn ” và 

“ nhƣờng” chịu đựng nghịch cảnh, chấp nhận phần thua thiệt, mất mát 

về mình. Trong đời sống tôn giáo, chữ nhẫn thƣờng đƣợc hiểu là sự tự 

chủ về tinh thần, đối với những sự sĩ nhục mà trong lòng không hề 

giận cũng không khởi tâm niệm trả thù. Chính vì vậy trong nhiều 

trƣờng hợp, ngƣời ta thƣờng hay lầm lẫn nó với sự nhu nhƣợc, cam 

chịu một cách thụ động, hiểu nó là sự tự chủ với cảm giác cố gắng, đè 

nén,  kiềm chế để tu tập. 

     Nếu chỉ có thế thì chữ nhẫn không thể có vị trí cực cao trong đời 

sống tinh thần của ngƣời phƣơng Đông đƣợc. Cũng nhƣ bao đức tính 

khác, nếu không đƣợc hiểu đúng thì chữ nhẫn sẽ trở thành cái vỏ bọc 

hoa mỹ cho sự vô minh, cho lòng tham, hoặc là thái độ tự dối lừa 

mình. Có khi ta nhẫn vì tình thế, có khi chúng ta nhẫn vì lòng có sở 

cầu. Nhẫn vì tình thế là nhu nhƣợc, nhẫn vì sở cầu là tham lam. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 138 

 Những cái nhẫn của kẻ ôm hoài bảo lớn hoặc trong lòng có sở 

cầu mà chúng ta thấy rất nhiều trong lịch sử. Hàn Tín chấp nhận cái 

nhục lòn trôn giữa chợ để sau này đem tài  năng thi thố với đời.  

Trƣơng Tử Phòng chấp nhận để một ông lão xa lạ mắng chửi, sai bảo 

nhƣ một kẻ tôi đòi. Để rồi đƣợc truyền thụ binh pháp. Câu Tiển nhẫn 

nhục nằm gai nếm mật để mong đến ngày tiêu diệt nƣớc Ngô. Những 

cái nhẫn đó  dù đƣợc ca ngợi nhƣ những tấm gƣơng đáng để học hỏi, 

đều là những cái nhẫn hoàn toàn vì tƣ lợi, vì chính bản thân mình. 

 Có nhiều khi ta buộc phải chấp nhận một cách nhu nhƣợc 

những tình huống bất khả  vãng hồi, nhƣng ta lại dùng đến vũ khí  “ 

thắng lợi tinh thần ”  theo kểu nhân vật của Lão Tấn để an ủi mình, để 

tự lừa mình bằng những hoan tƣởng. Nhƣ một kẻ bất tài vô tƣớng, 

sống bằng nghề làm thuê, làm mƣớn trong làng, nhƣng lại luôn luôn tự 

xem mình giỏi giang hơn thiên hạ. Bị ngƣời ta đánh đập, chữi mắn, thì 

anh ta dùng thái độ khinh bỉ đối phƣơng để đỡ đau, và tự nhủ “ nó 

đánh mình nhƣ đánh bố nó”  “ nó chữi mình nhƣ nó chữi anh nó, chú 

nó ” . Đó là sự bạc nhƣợc đê hèn, không thể gọi là nhẫn, chúng ta 

thƣờng tự lừa mình bằng những suy nghĩ cao đạo kiểu đó, và cho đó là 

nhẫn. 

 Trong kinh Phật chữ nhẫn lại mang thêm một ý nghĩa thâm áo 

khác. Nó hoàn toàn khác với chữ nhẫn của những ngƣời mang tham 

vọng hay lòng có sở cầu. Ta thƣờng quen với khái niệm chữ nhẫn 

trong nhẫn nhục Ba La Mật, một trong lục độ, có nghĩa là cam chịu 

mọi nghịch cảnh để tu tập với thân nhẫn, khẩu nhẫn, ý nhẫn. Thế 

nhƣng trong chƣơng Thập nhẫn của kinh Hoa Nghiêm . Đức Phật lại 

nêu ra  mƣời loại nhẫn xem nhƣ là cảnh giới chứng đắc thâm diệu của 

Đại Bồ Tát, đó là : Âm thanh nhẫn, Thuận nhẫn, vô sanh pháp nhẫn, 

nhƣ huyển nhẫn, nhƣ diệm, nhƣ mộng nhẫn, nhƣ hƣởng nhẫn, nhƣ ảnh 

nhẫn, nhƣ hóa nhẫn, nhƣ không  nhẫn. Một điều rõ ràng là ta không 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 139 

thể hiểu chữ nhẫn trong nhẫn nhục Ba La Mật giống nhƣ chữ nhẫn 

trong thập nhẫn đƣợc. 

 Thông thƣờng chúng ta hiểu chữ nhẫn trong kinh Phật theo 

nghĩa “ kiên nhẫn, nhẫn nhục, nhẫn nại ”. 

 Tinh hoa chữ nhẫn của đạo Phật nằm trong chữ  Tuệ để hóa 

giải tam độc, tham , sân, si. 

 Trong lịch sử đấu tranh giả phóng dân tộc của nhân loại, đỉnh 

cao của chữ nhẫn của đạo Phật kết tinh trong tinh thần đấu tranh bất 

bạo động của thánh Gandhi . Đây là cuộc đấu tranh mang tính nhân 

bản vĩ đại nhất trong lịch sử nhân loại, có thể dùng bạo lực để đối 

kháng nhƣng không đối kháng, vì muốn dùng tình thƣơng để cảm hóa 

cái ác. . . đó là bi trong nhẫn . Thản nhiên cam chịu bao nghịch cảnh, 

đó là dũng trong nhẫn. Hiểu rằng nếu chỉ có đấu tranh theo tinh thần 

bất bạo động, lấy “ tình thƣơng xóa bỏ hận thù ” của đạo Phật mới có 

thể thực sự giải phóng đƣợc tâm thức nhân gian ra khỏi vòng lẫn quẩn 

của vô minh và thù hận, đó là Tuệ trong nhẫn. 

 Khi còn thơ bé, chúng ta có thể từng đánh nhau u đầu sứt tráng 

để  giành cho đƣợc con dế. Đến lúc trƣởng thành khi hồi tƣởng lại, ta 

sẽ xem chuyện tranh chấp những con dế ngày xƣa là vớ vẫn trẻ con. 

Thế nhƣng trong cuộc sống, ta vẫn cứ tiếp tục tranh chấp để giành giật 

không chịu nhƣờng bƣớc trƣớc bất kỳ ai, chỉ khác một điều là chúng 

ta thay con dế của tuổi thơ bằng những “ con dế ” khác mang tên : tình 

yêu, sự nhiệp, danh vọng, địa vị, tiền tài . .  . đến lúc đứng tuổi, về già, 

ta lại thấy chuyện tranh chấp thời trai trẻ không đáng để bận tâm nữa. 

Nếu nhƣ tại thời điểm tranh chấp của thời thơ ấu mà chúng ta có đƣợc 

cái nhìn của ngƣời trƣởng thành, hay tại thời điểm tranh chấp của thời 

trƣởng thành mà chúng ta có đƣợc cái nhìn của bậc lão niên thông tuệ, 

thì hẳn ngay lúc tranh chấp đó ta sẽ thấy mọi chuyện đều vụn vặt buồn 

cƣời, và ta dễ dàng bỏ qua với nụ cƣời khoan dung, hỷ xả, và vui vẻ 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 140 

nhƣờng ngƣời. Vậy chữ nhẫn của Phật giáo là phƣơng châm giúp ta 

tránh đƣợc sự tranh chấp, không phải chỉ vì muốn nhƣờng nhịn theo 

kiểu “  dĩ hòa vi quý ” hay nhẫn nhục để tu hành, mà vì ta có đƣợc cái 

nhìn sâu thẳm vào bản chất  “ nhƣ huyễn, nhƣ diệm, nhƣ mộng, nhƣ 

hƣởng, nhƣ ảnh, nhƣ hóa, nhƣ không, của vấn đề mà ta đang đối mặt, 

cái nhẫn dùng để đối trị với si theo cách đó mới chính là nhẫn theo 

tinh thần Phật giáo. Nó là kết quả của trí tuệ. Vì kẻ trí quán sát đƣợc 

vần đề y nhƣ thực, một điều mà ta phải mất đến mƣời năm, hoặc vài 

mƣơi năm sau. Khi hồi tƣởng lại mới có thể nhận ra, nếu may mắn 

gặp đƣợc cơ duyên. 

 Thông thƣờng, nhẫn  dùng để đối trị với sân trong quá trình tu 

học. Nóng giận là một cảm xúc rất dễ bộc phát, nhƣng lại rất khó kiềm 

chế. Nhan Hồi một cao đệ yểu mệnh của Đức Khổng Tử, đƣợc hậu 

Nho ca ngợi, tôn xƣng là á thánh cũng nhờ vào ba chữ “bất thiên nộ ” , 

có nghĩa là “ không giận lây ” theo kiểu “ giận cá chém thớt ”. Khi ta 

dùng nhẫn để kiềm chế đƣợc sân, thì đó là sự dũng mãnh tự thắng 

đƣợc mình. Nó đòi hỏi đến công phu hàm dƣỡng cực kỳ thâm sâu. 

Nhẫn đƣợc nhƣ vậy là dũng, nhƣng vẫn còn cảm giác tự kiềm chế, thì 

chƣa phải là nhẫn theo tinh thần Phật giáo.  

 Mỗi khi nổi giận ta luôn tìm cách trút giận vào bất cứ đối tƣợng 

nào, ta muốn đập phá cho hả hê, cho “ đả nƣ ” thì thực chất đó là tham 

vì muốn thỏa mãn chính mình. Trong đời sống thƣờng ngày, ta hay 

nổi giận khi cái tôi của ta bị xúc phạm. Thực chất cái sân đó cũng là 

biến tƣớng của tham, do vì mong muốn đƣợc ngƣời ta kính trọng mà 

không đƣợc nhƣ ý nên nổi giận. Tự ngã lớn dần theo tính sân một cách 

vô hình, và đƣợc củng cố bởi nhu cầu muốn đƣợc thỏa mãn tính tham 

trong cơn giận. Nếu chúng ta sống  không có ngã tƣớng thì lấy đâu ra 

sân để mà đối trị bằng nhẫn ? Vậy nhẫn đó chính là Tuệ. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 141 

 Trong phẩm Thập nhẫn, chữ nhẫn hoàn toàn mang nội hàm của 

trí tuệ, có nghĩa là dùng trí tuệ để trực nhận đƣợc các bản tính nhƣ 

thực của vạn pháp, và hành trì theo kiến giải đó. Trực nhận đƣợc bản 

tính nhƣ huyển của vạn pháp thì đƣợc nhƣ huyển nhẫn, trực nhận 

đƣợc bản tính vô sanh của vạn pháp thì đƣợc gọi là vô sanh nhẫn, trực 

nhận đƣợc bản tính nhƣ hƣởng của vạn pháp thì đƣợc nhƣ hƣởng nhẫn 

. . .  Nhẫn đây là Tuệ, chứng đƣợc bản tính của vạn pháp là vô sanh, là 

nhƣ huyển, là nhƣ diệm, nhƣ mộng, nhƣ hƣởng, nhƣ ảnh . . . .mà 

không kinh hải, đó là dũng trong nhẫn. 

 Chính vì nhẫn và tuệ, cho nên đức Phật mới dạy “ Chƣ phật tử 

! Đại Bồ tát có mƣời thứ nhẫn, nếu đƣợc nhẫn nầy thời đƣợc đến nơi 

vô ngại nhẫn địa của tất cả Bồ Tát, tất cả Phật pháp vô ngại vô tận”. 

 Từ lời dạy này, Phật tử chúng ta có thể sẽ đạt đến một tầm nhìn 

khác rộng hơn, khi hành trì  nhẫn nhục. 

                     ( Trích  từ  bài chữ Nhẫn trong kinh Phật NS giác Ngộ số 159-6-2009  _ Huỳnh 

Ngọc Chiến ) 

                          

LY VÀ TÀN 

 Việc xác lập quan điểm sống đúng tinh thần chánh pháp trở 

thành một trong những ƣu tƣ thƣờng trực của các bậc tu học tâm 

huyết. Mỗi khi đối mặt những tình huống nan giải,  họ thƣờng viện 

dẫn câu nói quen thuộc trên để vừa an ủi mình vừa sách tấn đệ tử, nhƣ 

một bài học kinh nghiệm giáo dục tinh thần sống, một kết luận đanh 

thép, một lời răn đe, cảnh cáo nghiêm khắc, và ngầm diễn tả đời sống 

thực tế, vạch lối đi cho những kẻ cùng đƣờng và khẳn định  sức mạnh 

của Tăng. 

 Hai danh từ  Tăng và Hổ cùng hiện diện với một động từ “Ly ” 

đƣợc nhắc đi nhắc lại hai lần. Thật ý vị khi hai danh từ Tăng và Hổ 

tính từ “ tàn  ”và “ hại ” có nghĩa nghĩa khá tƣơng đƣơng nhau. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 142 

 Chữ Tăng ở đây nghĩa gốc là một tập thể những ngƣời xuất gia 

tu hành sống chung với nhau trong một trụ xứ. Giới luật Phật giáo quy 

định ít nhất bốn vị Tỳ kheo sống với nhau thanh tịnh hòa hiệp gọi là 

Tăng, nói đúng là Tăng già, Sangha. Bản chất của Tăng là thanh tịnh 

và hòa hiệp. Theo dòng thời gian, danh từ chung chỉ cho tập thể này 

đƣợc sử dụng lầm lẫn và trở thành một danh từ riêng cho cá nhân. Một 

tu sĩ nam Phật giáo thƣờng đƣợc gọi là Tăng. Dù chung hay riêng, bao 

giờ Tăng cũng là một trong ba ngôi báu, và đƣợc tôn xƣng là Chúng 

trung tôn, những  bậc đáng tôn kính trong loài ngƣời. 

 Hổ, loài động vật dũng mãnh, sống bầy đàn, nổi tiếng hung dữ, 

nhân gian thƣờng gán cho biệt danh “ chúa tể sơn lâm”. Chúng trong 

câu Tăng ly chúng Tăng tàn là một danh từ chỉ cho một tập thể nhiều 

ngƣời xuất gia cùng sống chung trong một trụ xứ. Bao gồm các sƣ 

trƣởng, huynh đệ, pháp hữu, phật tử tại gia hộ trì của của một tự viện, 

đạo tràng tu học. 

 Chúng còn đƣợc hiểu là tập hợp những gì gọi là môi trƣờng 

sinh hoạt của Tăng. Môi trƣờng ấy có hai: - Môi trƣờng vật chất và 

môi trƣờng tâm linh. 

  1/ Môi trường: 

 a-Môi trƣờng sinh sống , cƣ trú, môi trƣờng vật chất, là tu viện, 

chùa chiền, tịnh thất. 

           b-Môi trƣờng tâm linh là toàn bộ hệ thống giáo lý: Giới, Định, 

Huệ Phật giáo. Do đó, chúng là tịnh giới là sự thanh tịnh hòa hợp của 

Tăng. Danh từ Chúng có cùng nghĩa với Sơn, đều chỉ chung về môi 

trƣờng sinh sống của tập thể lẫn cá thể, con ngƣời hay động vật. 

         Tách ly, ly khai, từ bỏ, xa rời là các giới nghĩa cơ bản của ly. 

Tách mình ra khỏi tổ chức, lìa bỏ tập thể để sinh hoạt ở một nơi khác 

gọi là ly. Khoảng  cách địa lý không gian và sự khác biệt quan điểm tƣ 

tƣởng làm con ngƣời ly khai nhau. Ly có hai : Tách ly hành động và 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 143 

tách ly lý tƣởng. Tàn : suy mòn, hƣ héo, hết sức sống nhƣ tàn rụi, tàn 

phế, tàn tạ. Nghĩa bóng của nó là sự suy thoái tƣ cách đạo đức. Bại, 

thua, liệt, không cử động đƣợc, hƣ hỏng, đồi bại, mất trắng, thất bại. 

Nguyên nghĩa chữ Hán : Ly, Tàn và Bại có thêm một số nghĩa rất phù 

hợp với bối cảnh câu đối trên. Ly : a- Xa cách, lìa tan  b- thiếu  c- 

dính, bám, d- không tuân theo, làm trái. Tàn : a- giết hại, bị làm hại, b- 

hung ác, tàn ác c- hƣ hỏng, hƣ hại, rách nát, sức mẻ, d- thiếu khuyết, 

tàn tật, đồ bỏ đi.  Bại : a- thua, thất bại, b- hỏng , đỗ nát, c- tàn rụng, 

nghiêng đổ.  Ta thấy Tàn và Bại có cùng nghĩa khá tƣơng đồng nhau. 

Vậy, Tăng ly chúng Tăng tàn nghĩa là khi ngƣời xuất gia sống tách rời 

khỏi đoàn thể sinh hoạt của mình, giới pháp Phật chế, không chóng thì 

chầy cũng trở nên hƣ hỏng, sa đọa, mất mạng giống nhƣ cọp một khi 

ra khỏi rừng sẽ bị giết chết. Hổ ly sơn hổ bại. 

  Hai câu đối trên muốn truyền đạt đến chúng ta điều gì ? Đầu 

tiên, nó là một lời dạy mang tính cách khuyên răn, răn đe, giáo dục, 

sách tấn, cảnh cáo. Nó khuyên Tăng ni tôn trọng nếp sống tập thể, 

tuân theo đời sống giới luật tu viện. Nó giáo dục tinh thần, ý thức sống 

khép mình vào mọi sinh hoạt cộng đồng Tăng chúng. Biệt chúng là 

con đƣờng đi vào nẻo tối tăm của tội lỗi. Nó cảnh báo trƣớc rằng, sự 

tách mình ra khỏi sự bảo vệ của đoàn thể không bao giờ đem lại kết 

quả tốt đẹp. Hậu quả thƣờng xảy ra khi vị tu sỉ trẻ từ bỏ đời sống tu 

viện là dễ sa ngã, đọa lạc vào dục lạc thấp hèn của thế gian, mất 

hƣớng đi thánh thiện, thậm chí rơi vào những tiêu cực, khiếm khuyết 

về phẩm hạnh đạo đức. 

  Kế đến Tăng ly chúng Tăng tàn, Hổ ly sơn hổ bại cung cấp cho 

chúng ta các bài học kinh nghiệm quý báu. Đó là kinh nghiệm về sự 

an toàn về đạo hạnh của mỗi tu sĩ nếu họ biết an tâm sống theo các 

quy chế của tu viện. Càng xa cách giới luật chúng bao nhiêu, ngƣời tu 

hành càng dễ bị thế tục hóa bấy nhiêu. Từ chối sự bảo bọc của tập thể 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 144 

Tăng là tự rƣớc họa vào thân. Có kẻ cho rằng sống độc lập để  dễ dàng 

làm công tác Phật sự. Họ lầm, họ cần suy ngẫm hình ảnh con hổ bị 

phanh xác bởi bầy chó rừng  để phản tỉnh bản thân. Há đây không phải 

bài học xƣơng máu trãi qua bao thăng trầm lịch sử của liệt tổ sƣ  

chúng ta dặn dò hay sao ? 

    Tiếp theo, câu trên gián tiếp trình bày một yêu cầu có tầm vóc quan 

trọng trong việc duy trì chánh pháp. Đó là yêu cầu mỗi cá nhân tu sỉ, 

cần sở hữu những nhận thức sinh hoạt đúng đắn. Họ biết rằng đoàn kết 

mang lại an toàn và sức mạnh trong suốt lộ trình tu học của mình. Họ 

cần ý thức thƣờng trực vai trò và địa vị của mình để tránh phát sinh 

những tƣ tƣởng và hành động đi ngƣợc lại lợi ích của giới luật và đoàn 

thể nơi mình sinh ra và trƣởng thành Tăng. 

 Từ yêu cầu nầy, cho phép chúng ta thấy rằng nó trực tiếp diễn tả 

một thực tế sinh động đã đang và sẽ mãi diễn ra trong nội bộ đời sống 

Tăng già. Thực tế bản chất của Tăng vốn hòa hợp nhƣng bản tính con 

ngƣời ƣa chia rẻ. Tăng ly chúng nghĩa là nội bộ Tăng đã hiện hữu sự 

thiếu thanh tịnh và hòa hợp. Đức Phật thƣờng nhấn mạng ý nghĩa và 

mục đích hòa hợp và thanh tịnh của đoàn thể Tăng già nhƣng mỗi cá 

nhân cũng nhƣ tập thể Tăng không phải bao giờ cũng trung thành với 

tinh thần lục hòa. Sự kiện ly khai giáo đoàn của Đề Bà Đạt Đa là minh 

chứng đau buồn nhất cho thực tế ấy. Sự chọn lọc để duy trì và phát 

triển trong lòng xã hội đầy biến thiên đòi hỏi giáo đoàn phải trãi qua 

nhiều lần phân hóa nhằm tuyên truyền cũng nhƣ thích ứng sâu rộng 

chánh pháp vào cuộc đời. Mái chùa bao giờ cũng mở rộng đón nhận 

những ai phát tâm tu hành, song vẫn thƣờng xuyên khép cổng đƣa tiễn 

các đệ tử xuất gia trở về với trần gian ràng buộc. Không thể thống kê 

có bao nhiêu ngƣời cởi áo nâu sồng để khoác áo tục nhân. Giáo hội 

cũng chẳng thể nào biết đƣợc hằng năm có bao nhiêu Tăng ni hoàn 

tục. Từ thực tế ấy, câu trên rõ ràng đã vạch lối sống cho Tăng. Đó là 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 145 

sống cùng nhau thành những tập thể hòa hợp thanh tịnh, đoàn kết và 

vững mạnh, phải giảm thiểu tối đa sự chia ly, bất kể chia ly lớn, phân 

hóa giáo đoàn, hay nhỏ. Vị Tỳ kheo rời chúng ở riêng một mình đều 

làm suy yếu sức mạnh của tập thể Tăng. 

       2/Hai vòng nhân quả : Hai câu trên đối nhau hoàn chỉnh xuyên 

qua các hình ảnh đắt giá tƣơng xứng. Việc điệp từ : Tăng, Hổ, Ly đều 

hai lần, có tác dụng nhấn mạnh ý nghĩa cần thiết. Ngôn ngữ gãy gọn, 

cô đọng, hàm súc. Nếu “ly ” là nhân thì  “tàn”  là quả . Chính các hành 

động và tƣ tƣởng của mỗi cá nhân tu sĩ trƣợc ra ra khỏi đƣờng rây sinh 

hoạt của Tăng chúng dẫn đến việc từ bỏ nếp sống thanh quy: - Ly. Do 

sự từ bỏ sự che chở của Tăng, cá nhân tu sĩ khó chống chọi với bát 

phong  thƣờng xuyên thổi mạnh. Vì vậy, việc bị cuốn theo dục lạc thế 

tục là kết quả hiển nhiên. Đó là vòng nhân quả thứ nhất. Vòng nhân 

quả thứ hai “ tàn ” là nhân “ ly ” là quả. Vì tu sĩ sống trong tập thể 

Tăng nhƣng không tuân thủ các quy định của Tăng tức là “tàn”, thì 

trƣớc sau gì cũng bị Tăng loại trừ ra khỏi tập thể : “ ly ”. Thậm chí 

không cần Tăng trục xuất mà họ đã tự ý tìm cách thoát ly trƣớc. Thật 

ra, vòng nhân quả thứ nhất là nói xuôi, vòng nhân quả thứ hai là nói 

ngƣợc lại cho trọn vẹn vấn đề mà thôi. Thế là ly = tàn .  

3/ Suy luận : Điều làm chúng ta suy tƣ đầu tiên. Vì sao ly ? Nói 

cách khác, đâu là lý do dẫn đến sự ly ? Bất đồng quan điểm về giáo lý, 

giới luật và những gì phát sinh trong quá trình sinh hoạt đƣợc xem là 

nguyên nhân chủ yếu dẫn đến việc Tăng ly chúng. Điều này bao gồm 

cả những sự bất mãn, xung đột cạnh tranh lẫn sự ganh ghét tỵ hiềm, 

tật đố giữa các thành viên trong tập thể. Nếu cá nhân không tuân thủ 

các luật lệ thành văn và bất thành văn của đời sống tự viện thì cố 

nhiên bị tách ly khỏi tập thể. Bản thể Tăng thanh tịnh nhƣng ngƣời là 

Tăng không phải ai cũng thanh tịnh. Nhìn chung có hai lý do tổng 

quát. Một, chủ quan, nghĩa là do ƣớc muốn cá nhân. Chính sự bất mãn 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 146 

hoặc sự sụp đổ lý tƣởng xuất gia đã khiến cá nhân tu sĩ rời bỏ đoàn 

thể. Con ngƣời ai mà không cố gắng tìm kiếm “ tự do” cho chính mình 

? Bị thôi thúc bởi những vọng tƣởng, ý tƣởng riêng tƣ, cá nhân luôn 

muốn thoát ly khỏi sự kiềm tỏa của tập thể. Hai, khách quan, hoàn 

cảnh đƣa đẩy. Hoàn cảnh ở đây chỉ chung cho toàn bộ những gì bên 

ngoài cá thể. Mâu thuẫn nội bộ trong mỗi tự viện, sự đỗ vỡ tƣơng 

thông giữa các thành viên thƣờng là những lý do chính của các cuộc 

chia ly, chia rẻ. Chúng bao gồm tất cả những phiền phức, rắc rối, bất 

cập phát sinh trong quá trình sinh hoạt cộng đồng giữa thầy và trò, 

giữa huynh đệ với nhau, thậm chí có cả trƣờng hợp giữa tu sĩ và cƣ sĩ. 

Lý do thứ hai nầy còn gồm các yếu tố xã hội, chính trị, kinh tế, tôn 

giáo tác động gián tiếp hoặc trực tiếp lên đời sống cá nhân tu sỉ và 

khiến họ phải xa rời tổ ấm của mình. Dƣới áp lực mở rộng ảnh hƣởng 

của tập thể, nhiều tu sỉ phải rời bỏ khỏi tu viện để sống một mình ở 

một vùng đất mới, xa xôi hẻo lánh. Nhìn chung, dù chủ quan hay 

khách quan, việc tu sỉ rời khỏi tổ chức thì trách nhiệm đƣợc quy cho 

Tăng già.  

      Tiếp theo, ta tự hỏi tại sao hể ly chúng là Tăng tàn, tại sao hổ rời 

khỏi rừng núi là chết ? Hổ : thú dữ ăn thịt, mạnh bạo, hung dữ, chúa tể 

sơn lâm, thế mà khi từ bỏ môi trƣờng sinh hoạt của mình. Ly – sơn 

còn bị bại, thua các loài khác, huống gì vị Tăng sĩ vốn hiền lành chất 

phát ? Một khi rời khỏi môi trƣờng  kháng nhiễm của Tăng chúng, cá 

nhân tu sĩ dễ dàng bị thâm nhiễm sự ô nhiễm của thế gian. Thiếu sự 

bảo vệ, kiểm soát, dạy dỗ, sách tấn khuyên can của sƣ trƣởng, không 

có sự chia sẻ, nhắc nhở của bạn đồng tu, cộng với nội lực chƣa đủ 

mạnh để chống chọi với sự cuốn hút của ngoại duyên, tất cả các điều 

này trở thành tăng thƣợng duyên cho chúng ta hƣ hỏng. “ Chí đạo nan 

văn, vọng tình dị tập ”. Đi ngƣợc lại bản chất, sống trong môi trƣờng 

độc hại, nguy hiểm, không nơi nƣơng tựa, không ngƣời chở che, thì 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 147 

hƣ hỏng- tàn là điều chắc chắn. Thay đổi môi trƣờng là chết, dù Tăng 

hay Hổ không những vì môi trƣờng mới độc địa hiểm ác, mà còn chết 

bởi chẳng có khả năng thích ứng với môi trƣờng ấy. Cho nên mới 

khẳn định kết luận. Tăng ly chúng Tăng tàn. Hổ ly sơn hổ bại, ly là 

tàn, ly là bại, bất kể Tăng hay hổ, ngƣời hay vật , mạnh hay yếu. 

 Thứ đến xét tiến trình ly và tàn. Trật tự ly rồi sẽ tàn đôi khi có 

thể hoán đổi, nghĩa là tàn thì chắc chắn phải ly. Song câu châm ngôn 

trên có vẻ nhấn mạnh ý nghĩa thứ nhất: Tăng ly chúng thì Tăng sẽ hƣ 

hỏng – tàn . Tuy nhiên, thực tế không phải không có trƣờng hợp Tăng 

ly chúng mà không tàn, Tăng không ly mà vẫn tàn. Ly mà không tàn 

là do cá nhân có ý thức trách nhiệm cao, ly với lý do chính đáng 

chuyên tu, hoằng pháp vùng sâu vùng xa. Chúng ta không cần ca ngợi 

nhiều những vị Tăng ly chúng mà không tàn nhƣng phải đặt biệt chú ý 

tình trạng Tăng không ly chúng mà vẫn tàn. Việc sống chung với 

chúng không phải nhân tố độc nhất quyết định sự hƣ hỏng hay thành 

công của cá nhân tu sỉ. Tuy nhiên, ngôi chùa cần đào tạo những Tăng 

sỉ đủ tƣ cách và loại trừ các tu sỉ không xứng đáng. Chính những cá 

nhân hƣ hỏng cộng trụ trong đoàn thể Tăng là những con sâu làm rầu 

nồi canh, là sƣ tử trùng thực sƣ tử nhục. Nếu giáo hội không phát hiện, 

không quyết tâm loại trừ, thậm chí còn dung dƣỡng, thì những con sâu 

và trùng này sẽ phá hoại bản chất thanh tịnh hòa hợp của Tăng, làm 

suy giảm đạo tâm tôn kính của tín đồ đối với Tam Bảo, đặc biệt, lũng 

đoạn, gây chia rẻ sức mạnh đoàn kết trong nội bộ Tăng đoàn. 

 4/ Liên quan: Ngoài ra , Tăng ly chúng Tăng tàn trực tiếp bàn 

đến vấn đề quan hệ giữa cá nhân và tập thể, vấn đề đạo đức cá nhân, 

vấn đề chất lƣợng giáo dục và sinh hoạt Phật giáo trong các tự viện, 

vấn đề tồn tại, phát triển và suy vong của cá nhân trong mối tƣơng 

quan với cộng đồng. Việc một tu sỉ biệt chúng  - ly – hoặc hƣ hỏng- 

tàn, không chỉ là trách nhiệm riêng của họ mà toàn thể thành viên 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 148 

trong tự viện mà vị ấy cƣ trú đều có bổn phận. Luôn luôn có sự tƣơng 

quan, liên đới về trách nhiệm và nghĩa vụ giữa thành viên Tăng và 

toàn bộ Tăng đoàn. Cá nhân tốt, vị Tăng tài đức hiển nhiên sẽ mang 

lại uy tín cho tu viện nơi mà vị ấy cƣ ngụ, cũng vậy khi cá nhân hƣ 

hỏng, sa đọa đạo đức, chắc chắn tập thể cƣu mang cá nhân ấy bị liên 

lụy những ảnh hƣởng xấu. Chất lƣợng giáo dục trong mỗi tự viện 

thƣờng quy định khả năng , tài đức của mỗi vị Tăng. Do đó, tu sỉ 

muốn hành đạo yên ổn, muốn có điều kiện tốt nuôi dƣỡng thánh thai, 

phát triển đạo nghiệp, cần lựa chọn và sống trong ngôi chùa có môi 

trƣờng giáo dục và sinh hoạt ổn định theo đúng thanh quy giáo pháp. 

Ở bầu thì tròn ở ống thì dài, chúng ta ghi nhớ điều này để ý thức tầm 

quan trọng của nơi ăn chốn ở. 

   Tăng tàn không phải do ly hay hợp mà do Tăng không sống trọn 

vẹn với bản chất thiêng liêng cao quý vốn có của mình. Vấn đề không 

phải ở chổ ly hay hợp mà ở chổ đời sống của Tăng , môi trƣờng giáo 

dục tự viện nhƣ thế nào, có giữ đúng thanh quy giới luật không, có lục 

hòa, quan tâm và có trách nhiệm với nhau không ? Cọp chết thảm vì 

không có đồng loại bảo vệ, tự bỏ núi rừng, đơn thân độc mã đối mặt 

với hiểm nguy, không biết lƣợng sức mình. Cũng thế , trần gian hiểm 

ác, Tăng tàn vì không mặc áo giáp giới luật, khô nƣớc thiền định, 

thiếu gƣơm trí tuệ, xa thiện tri thức, sống môi trƣờng xấu. Cọp bại chỉ 

phí một đời nhƣng Tăng tàn sẽ oan uổng nhiều kiếp. Tăng tàn thì đạo 

suy, đó là điều chắc chắn. Khi con ngƣời sa sút đạo đức thì họ xem 

thƣờng đời sống thánh thiện. Cho nên, vạn bất đắc dĩ mới ly. Nếu thế 

thái nhân tình bắt buộc phải ly, thì chúng ta tùy duyên ly trong hòa 

hợp và thanh tịnh, thống nhất ý chí và thắt chặt đôi tay. Nghĩa là, chấp 

nhận có khoảng cách vật lý nhƣng luôn luôn gắng bó trên quan điểm 

tƣ tƣởng và hành động. Song nếu hợp trái nghĩa với ly, có tính cách bè 

phái, tôn phái, đảng phái, môn phái chống báng nhau thì đó là đại ly, 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 149 

là hai  đạo tập thể, là đàn sâu là bầy sƣ tử trùng. Bởi vì, chia rẻ là dấu 

hiệu của suy tàn, đổ vỡ, thống nhất là biểu hiện của sức mạnh và 

trƣờng tồn. Dù ly hay không ly, bản chất của Tăng mãi mãi là thanh 

tịnh và hòa hợp.  Thuận với bản chất ấy thì sống, sống xứng đáng với 

địa vị Chúng Trung Tôn . Nghịch bản chất ấy thì sống cũng coi nhƣ đã 

chết, chết trong sự nguyền rủa vì hại đạo hại đời, hại mình hại ngƣời. 

 Tình hình chính trị, bối cảnh chế độ lịch sử, thực tế xã hội không 

ngừng thúc đẩy chúng ta đi từ sự phân ly này đến sự phân ly khác. Cá 

nhân luôn có xu hƣớng xoay theo vòng xoay ly tâm của những ràng 

của tập thể. Đó là tổng thể đời sống vô cùng phức tạp mà Tăng già cần 

tỉnh táo nhìn ngắm lại bản thân mình, nội bộ tổ chức mình. Nhìn ngắm 

quan sát kỷ để  Tăng già biết trong nồi canh có bao nhiêu con sâu, biết 

trên lƣng sƣ tử có mấy con bọ chét, nhằm vạch ra hƣớng đi nhất quán 

với chánh pháp. Biết chấp nhận chia ly với cái đầu thông minh và đôi 

tay nhất thống thì không sợ tàn, không nao núng bại. Bao giờ Phật 

giáo cũng chủ trƣơng nếp sống tập thể song song với việc phát triển cá 

nhân cho Tăng ni Phật tử trong môi trƣờng Giới, Định, Huệ.  

                  ( Trích từ Tập San Pháp Luân số 57  11- 2008   Chánh Trí ) 

                    

THƢỜNG NIỆM TRI TÚC 

  Vì sao phải thƣờng niệm tri túc ?  Tri túc có nghĩa là biết đủ. 

Nhƣng biết thế nào là đủ ? Kẻ có một trăm thì muốn có một ngàn, kẻ 

có một ngàn thì muốn có một vạn, kẻ có một vạn muốn có một muôn . 

. . Biên giới của đủ là đâu ? Lòng tham của con ngƣời không bao giờ 

có biên giới. Loài thú có thể lƣời biếng đi săn khi đã ăn no. Nhƣng 

con ngƣời không bao giờ ngƣng đƣợc tƣ tƣởng chiếm hữu, dù đã sống 

trong điều kiện vật chất vƣợt quá nhu cầu sống hàng ngày. Trong chữ  

“dục”   ( ham muốn ) có chữ “ khiếm ” có nghĩa là “ thiếu ”. Quả là 

sâu sắc. Đối  với ngƣời có lòng tham dục thì lúc nào cũng thấy thiếu, 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 150 

nên phải bƣơn chải theo lòng dục. Muốn ngừng thì cần  phải tri túc. 

Tất cả tầm quan trọng nằm ở chữ  Tri . Nguyễn Công Trứ nói: : “ Tri 

túc tiện túc, đãi túc hà thời túc ” . Hễ biết đủ là thấy đủ, chờ cho đủ thì 

biết đến khi nào mới biết đủ ? Cái khó nhất là biết đủ. Khi đã biết đủ 

thì những cái thêm vào đều là thừa. 

 Chúng ta quên rằng chúng ta chỉ có thể đáp ứng đƣợc tám điều 

giác ngộ của bậc Đại nhân  ( 1- Vô thƣờng 2-Tham dục 3- Tri túc  4- 

Tinh tấn 5-Trí Tuệ 6- Bố thí  7- Trì giới  8- Phát Bồ đề Tâm ). Mọi 

nhu cầu bằng cách biết tiết chế chứ không phải bằng cách thỏa mãn 

nó.  Ta không thể nào tiêu trừ một tham vọng bằng cách làm thỏa mãn 

nó, Vì tham vọng không bao giờ thấy đủ. Chỉ có tinh thần “Tri túc ”  

mới đem lại cho ta sự thanh thản trong tâm hồn. 

 Vì sao cần phải “an bần thủ đạo ”. 

          An bần thủ đạo cũng nhƣ ngƣời xƣa nói “ an bần lạc đạo ” (yên 

cùng cảnh nghèo mà vui với đạo ). Nhƣng phải có Đạo để lạc thì mới 

thấy an trong cảnh bần đƣợc. Muốn sống yên vui trong cảnh nghèo thì 

phải có một đời sống nội tâm thực sự hoặc phải mang một tâm hồn 

thuần phát nhƣ ngƣời nông dân chân chất. Đối với ngƣời tu hành hoặc 

ngƣời đọc sách, trong tâm phải có sở đắc thì mới có thể yên vui với 

cảnh nghèo, nếu không thì sự an bần đó chỉ còn là hình thức. Đó là sự 

đè nén đầy mặc cảm của những tham vọng không thành. Có ngƣời cho 

rằng những vị tƣớng hảo, chùa to, nhà lớn là do phƣớc báo đời trƣớc ? 

Nhƣ vậy những vị tu ở  thâm sơn cùng cốc, những bậc chân tu khổ 

hạnh, nhƣ thánh Gandhi đều là những ngƣời gánh chịu nghiệp báo ? ở 

đời, hễ đã nhận một món quà, dù là vật phẩm cúng dƣờng, là đã thiết 

lập nên một sự ràng buộc vô hình trong mối quan hệ xả giao. Món quà 

càng có giá trị cao, thì sự lệ thuộc càng nhiều, và sự nhiễu loạn của 

tâm càng lớn. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 151 

 Chúng ta thƣờng tỏ thái độ hảnh diện với những tiện nghi cao 

cấp đang sử dụng nhƣ xe cộ, nhà cửa v.v  . . .nhƣ là cách để khẳn định 

mình, mà quên mất rằng hễ đời sống tinh thần càng hời hợt thì con 

ngƣời Tăng cũng nhƣ tục, càng lo bù đắp và che lấp bằng những thứ 

trang sức phù phiếm bên ngoài. Ngƣời tu nếu cứ mãi bận lo thù tạc xả 

giao với các ngƣời thí chủ bên ngoài thƣờng xuyên thì thời gian đâu 

mà để nghiên cứu hay quán tƣởng thiền tƣ ? Ta có thể gọi đó là phƣớc 

báo đƣợc chăng ?  hay là họa ? Nói về hảo tƣớng và hƣởng thụ vật 

chất trần gian có ai bằng đức Phật ? Có chùa nào đẹp bằng cung vàng, 

điện ngọc của nhà vua, thế thì tại sao ngài vẫn từ bỏ cảnh lầu son gác 

tía để đi tìm chánh pháp ? 

 Đối với ngƣời tu học thì phƣớc báo phải hiểu là phƣớc báo về 

mặt tâm linh. Trƣớc mọi phong ba biến động của cuộc đời mà giữ tâm 

yên lặng đƣợc nhƣ mặt nƣớc hồ thu, thì đó mới thật sự là phƣớc báo . 

 Trƣớc khi muốn cứu đời, trƣớc khi muốn hoằng pháp thì chúng 

ta  phải đủ sức mạnh nội tâm để bƣớc đi một cách cô đơn trong cuộc 

đời và trong tƣ tƣởng, để nghe ra tiếng nói của TÂM . Tâm không tĩnh 

lặng đƣợc trƣớc vật còn để vật sai sử thì lấy gì để bàn về cõi Đạo 

mênh mông vi diệu của Phật giáo. 

 Đối với hầu hết chúng ta, tu tập trong điều kiện khó khăn về vật 

chất chƣa phải là điều hay, nhƣng nếu cứ bận tâm mãi những tiện nghi 

vật chất thì tự cắt bỏ con đƣờng đi vào cõi Đạo. Cho nên an bần thủ 

đạo với một tâm thái ung dung là điều cực khó. 

 Vì sao phải “ Duy tuệ thị nghiệp ” ?  

 Toàn bộ tƣ tƣởng của Phật giáo đều đƣợc thiết lập trên hai yếu tố 

là Trí và Bi. Đã theo chân Phật dù là tại gia hay xuất gia, đều phải tìm 

cầu giải thoát. Mà giải thoát chỉ có thể tìm thấy trong ánh sáng của 

Tuệ giác, chứ không phải trong việc tích lũy kiến thức hay công đức. 

Không cần phải đem thân gởi chốn am mây mới gọi là Tu , mà hễ một 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 152 

khi Tuệ kiếm vung lên là trần duyên đứt đoạn, để mở đƣờng đi vào cõi 

giác. Cùng đích của đạo Phật dù với vô vàng phƣơng tiện thiện xảo 

hay với với vô lƣợng pháp môn tu học, cũng chỉ nổ lực khai mở đƣợc 

con mắt Tuệ giác của chúng sanh. 

 Ngƣời ta thƣờng có thói quen đánh giá các tu sỉ qua ngôi chùa 

họ đang cƣ trú, làm nhƣ ngôi chùa là nơi đảm bảo cho trí tuệ hay công 

phu đạo hạnh ? Cách đánh giá đó đã vô tình biến tƣ tƣởng “ Duy Tuệ 

thị nghiệp ” của đạo Phật thành “ Duy Tự thị nghiệp ” ( Lấy cái chùa 

làm sự nghiệp ) mất !  Chính trí tuệ đạt từ kinh điển hay sự thực chứng 

mới đảm bảo cho sự tồn vong của đạo Phật, dù có trãi qua muôn ngàn 

cơn pháp nạn, nhƣng hễ một khi hạt giống Tuệ giác còn nẩy mầm thì 

nó vẫn phát triển thành khu rừng tƣ tƣởng Phật giáo. 

 Câu kinh gồm ba mục: “ thƣờng niệm tri túc, an bần thủ đạo, 

duy tuệ thị nghiệp ” , nhƣng thực ra “ Thƣờng niệm Tri túc ” và “An 

bần thủ đạo ” là hệ qủa tất yếu của  “ Duy Tuệ thị nghiệp ”. Một khi 

đã xác định đƣợc  “ Duy Tuệ thị nghiệp ” thì tự nhiên tâm dần sẽ tĩnh, 

sẽ dần bớt đi tham chấp vào của cải trần gian. 

 Đạo Phật chủ trƣơng thập loại chúng sanh đều bình đẳng trƣớc 

Phật pháp, nên luôn luôn mở rộng cửa cho mọi ngƣời, chúng sanh vô 

lƣợng , căn cơ vô lƣợng , nên phải có vô vàng con đƣờng đẫn đến cửa 

thiền. Chƣ pháp, do đó, không thể có hình tƣớng nhất định mà chƣ 

Phật cứ tùy theo căn cơ để hóa độ chúng sanh. 

 Không ít ngƣời,  do không hiểu đƣợc những yếu tố sơ đẳng 

trong Phật học, cho rằng đạo Phật chỉ đƣa con ngƣời đến chổ bế tắc! 

Họ quên rằng có quá nhiều kẻ trốn vào thiền môn chỉ vì một lý do đơn 

giản là bị bế tắc khi đối diện với cõi đời. Bế tắc trong tƣ tƣởng, trong 

tình cảm, thậm chí trong cơm áo. Thuở còn tại thế, Đức Phật đã từng 

cảnh báo có những kẻ quy y theo Phật, gia nhập Tăng đoàn chỉ để 

kiếm cơm ! Thuở đó còn vậy, huống gì đến thời mạt pháp hiện nay. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 153 

Đối với những kẻ bế tắc đó thì Phật pháp, dù có quảng đại và nhiệm 

mầu đến mấy, cũng chỉ là một loại “ cần câu cơm ”  giúp cho họ tạm 

thời ổn định những cơn quậy phá của cái bao tử rổng, hoặc một loại “ 

si rô an thần ” giúp họ làm dịu đi những cơn khủng hoảng thần kinh. 

 Hàng mấy ngàn năm qua, tinh thần bao dung của Phật giáo luôn 

mở rộng bàn tay để đón nhận  bao nhiêu bậc lợi căn pháp khí, xả thân 

cầu pháp thì đồng thời cũng đón nhận không ít bụi bặm bay vào chốn 

thiền môn. Xong một khi tƣ tƣởng “ Duy Tuệ thị nghiệp ” còn sống thì 

tƣ tƣởng Đức Phật vẫn còn mãi ngời sáng, và đạo Phật vần mãi mãi 

tồn tại và phát triển. 

               ( Trích NS Giác Ngộ số 156  -  03- 2009   - Huỳnh Ngọc Chiến ) 

 

                       TRỤ TRÌ HOẰNG DƢƠNG CHÁNH PHÁP    

            Trụ trì là ngƣời quản lý cơ sở của giáo hội và hƣớng dẫn tín đồ tu 

học theo chánh pháp. Đó là mục tiêu chính của vị trụ trì.  Vì vậy , vai 

trò của vị trụ trì rất quan trọng, nếu vị trụ trì không hiểu giáo pháp của 

đức Phật một cách sâu sắc và không thể hiện đúng chánh pháp trên 

bƣớc đƣờng hành đạo, thì chẳng những không cảm hóa đƣợc tín đồ 

mà còn làm cho nhiều ngƣời thối tâm từ bỏ đạo Phật.   

  Có thể khẳn định rằng, chính đạo lực của vị trụ trì thu hút đƣợc 

quần chúng đến với đạo Phật và họ phát tâm thực hành giáo pháp 

trong cuộc sống, mới là việc hoằng pháp thiết thực nhất của vị trụ trì, 

chứ không phải hoằng pháp là thuyết giảng giáo lý.  Và  xây dựng trên 

nền tảng cảm hóa đƣợc quần chúng sống theo pháp Phật. Công tác 

hoằng pháp đòi hỏi ngƣời trụ trì phải có chí kiên nhẫn vững mạnh mà 

kinh Pháp Hoa dạy tằng : “ Vào nhà Nhƣ Lai, mặc áo Nhƣ Lai và ngồi 

tòa Nhƣ Lai ”.  



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 154 

  Thật vậy, vị trụ trì thiếu tâm từ bi đối với mọi ngƣời thì làm sao 

quần chúng tìm đến nƣơng tựa Phật, Pháp, Tăng cho đƣợc. Là ngƣời 

quản lý già lam thanh tịnh, tất yếu vị trụ trì phải có tâm bao dung rộng 

lƣợng để dung nhiếp đƣợc những ngƣời khổ đau trên cuộc đời nầy tìm 

đến cửa thiền. Và phát xuất từ tâm từ bi độ lƣợng vị tha, cuộc sống 

của vị trụ trì sẽ toát lên tinh thần nhu hòa nhẫn nhục, từ lời nói đến 

thái độ kham nhẫn với hoàn cảnh xung quanh, khiến cho mọi ngƣời 

nhận thấy đƣợc nếp sống cao thƣợng của vị trụ trì mà họ phát tâm tu 

theo đạo Phật. Ngoài ra, sống với tâm hỷ xả, vị trụ trì luôn luôn sẳn 

sàng tha thứ và giúp đỡ những ngƣời vô tình hay cố ý xúc phạm, hoặc 

gây khó khăn, phá hại, chắc chắn sẽ chuyển hóa đƣợc tâm họ trở về 

với chánh đạo. 

  Trên bƣớc đƣờng hành đạo, thành tựu đƣợc tâm từ bi, hạnh nhu 

hòa nhẫn nhục, và đức hỷ xả nhƣ vậy, vị trụ trì đã hoàn thành một 

cách tốt đẹp và thiết thực nhất, sự nghiệp hoằng pháp độ sanh mà 

không cần lên tòa thuyết pháp. Thật vậy, vị trụ trì thể hiên ba điều cốt 

lõi này theo Phật dạy, chính là thành tựu tam chuyển pháp luân. Khẩu 

chuyển pháp luân tức là lời nói đúng chánh pháp, nhẫn nhục bao dung 

đƣợc mọi ngƣời, mọi việc là thân chuyển pháp luân. Trên thực tế có 

nhiều vị trụ trì  không giảng kinh thuyết pháp mà có nhiều tín đồ kính 

trọng tu theo, vì đã thể hiện đƣợc nếp sống đạo hạnh nhu hòa nhẫn 

nhục. 

  Tóm lại, với thân, khẩu , ý chuyển pháp luân theo tinh thần từ bi, 

nhẫn nhục và hỷ xả nhƣ vậy, vị trụ trì chẳng những phát triển đƣợc cơ 

sở vật chất mà còn cảm hóa đƣợc nhiều ngƣời sống an lạc trong chánh 

pháp, và thành tựu đƣợc sự nghiệp hoằng pháp lợi sanh. 

 

             ( Trích NS Giác Ngộ số 135-/  12- 2008   :  HT Thích Trí Quảng ) 

 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 155 

 

VAI TRÕ NGƢỜI TRỤ TRÌ TRONG THỜI HIỆN ĐẠI 

            Vai trò ngƣời trụ trì trở thành trung tâm của mọi vận động Phật sự 

và chuyển tải nội dung Phật pháp vào xã hội. Ngôi chùa  cần đƣợc coi 

nhƣ là một cơ quan truyền bá Phật pháp chứ không phải chỉ thuần túy 

đáp ứng nhu cầu tín ngƣỡng nhƣ ngƣời ta thƣờng nghĩ. Vị trụ trì có 

nhiều ƣu thế, vì họ hoàn toàn chủ động trong sứ mệnh hoằng pháp. 

Một ngôi chùa có một vị trụ trì giỏi là niềm hạnh phúc cho tín đồ và 

tăng cƣờng sức mạnh cho giáo hội. 

  Ngày xƣa địa vị của trụ trì có giới hạn trong một phạm vi nào 

đó. Ngày nay mọi chuyện không đơn giản, con ngƣời thời đại đòi hỏi 

nhiều hơn, ngƣời trụ trì cần phải năng động và đa diện hơn, phải sáng 

tạo nhiều mô hình sinh hoạt, phải giải quyết nhiều chuyện thị phi. 

Ngƣời trụ trì có ba việc đừng làm là : 1/ Việc nhiều đừng sợ, 2/ Không 

có việc đừng bày ra việc, 3/ Đừng nói việc thị phi. ( Trụ trì hữu tam 

mạc : sự phồn mạc cụ, vô sự mạc tầm, thị phi mạc biện ). 

  Khi đất nƣớc mở cửa giao lƣu với thế giới, đỉnh cao là thời điểm 

gia nhập  WTO, tức tổ chức thƣơng mại thế giới. Xã hội VN không 

còn bị cô lập và sống riêng đƣợc nữa. Kinh tế phát triển, văn hóa xã 

hội đa dạng . . .  chúng ta không thể bảo thủ nền kinh tế, chính trị, văn 

hóa độc lập đƣợc. Chúng ta phải tiếp nhận những truyền thống văn 

hóa của kẻ khác dù muốn hay không. Mọi giá trị văn hóa của ta đang 

bị thách thức, thậm chí một số lãnh vực bị đánh bậc ra khỏi gốc rễ của 

nó. Đất nƣớc VN hôm nay đang bƣớc vào thời kỳ đổi mới, hòa nhập 

với ba làng sóng: Kỷ nghệ hóa, tin học hóa và toàn cầu hóa. 

  Những tác động tích cực lẫn tiêu cực của sự hội nhập này đã quá 

rõ. Đời sống kinh tế khá hơn, có nhiều điều kiện thuận lợi để hƣởng 

thụ hơn. . .nhƣng xã hội cũng phức tạp hơn, tội phạm tăng hơn, tệ nạn 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 156 

xã hội khó kiểm soát hơn, đạo đức xuống cấp hơn, chất lƣợng sống 

không cao. 

   Những đặc điểm của thời hiện đại bao gồm nhiều mặt nhƣ: 

 - Công nghệ giải trí : Thời hiện đại ngƣời ta đƣợc hƣởng thụ tối đa, 

con ngƣời sẽ đƣợc thỏa mãn dễ dàng những thú vui, đƣợc kích thích 

những ham muốn tiềm ẩn bằng những phƣơng tiện hiện đại, những trò 

chơi cảm giác mạnh, và những thứ xa xỉ khác . . con ngƣời bị cuốn hút 

bởi những ca nhạc kích động, phim ảnh bạo lực, đồi trụy, đam mê 

những chất kích thích gây nghiện và ảo giác. Họ ít quan tâm đến 

những hoạt động văn hóa đạo đức, môi trƣờng văn hóa tinh thần bị 

xem nhẹ. 

- Phương tiện thông tin : Thời hiện đại, thời gian và không gian 

không có ý nghĩa gì lắm. Mọi thông tin, hình ảnh, sự kiện.. . đều 

nhanh chóng loan truyền và tác động tức thời. Con ngƣời thời đại 

nhanh nhạy, nóng nảy, vội vàng và hời hợt. 

  -Internet là một sản phẩm đem nhiều tiện ích cho con ngƣời thời đại, 

đồng thời cũng đem đến sự băng hoại các giá trị văn hóa đạo đức của 

xã hội. Nó làm cho con ngƣời mất dần khả năng tiếp xúc với thế giới 

sinh động chung quanh nó, làm cho con ngƣời lƣời biếng và bạc 

nhƣợc. 

- Điện thoại di động tạo nên một phép lạ, có thể truyền thông nói kết 

con ngƣời lại với nhau giữa hai cực của địa cầu trong vài giây, nhƣng 

nó cũng làm cho con ngƣời trở nên ích kỷ, khép kín khó hiểu, hiểu 

lầm nhau. 

    - Giá trị vật chất là tối thượng : Con ngƣời thời đại có nhu cầu thủ 

đắc mọi phƣơng tiện hiện đại, có nhu cầu hƣởng thụ và thỏa mãn mọi 

ƣớc vọng mà kỷ thuật hiện đại có thể đáp ứng. Giải pháp là kiếm tiền. 

Giá trị đồng tiền đƣợc khẳn định bởi lý lẽ sống của toàn xã hội, có tiền 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 157 

là có mọi thứ.  Ngƣời ta lao vào công cuộc kiếm tiền nhƣ  điên dại, bất 

chấp đạo lý. 

     Phật giáo thời hiện đại phải đối mặt với những thách thức và cơ hội 

của xã hội hiện đại. Vai trò của vị trù trì trở nên quan trọng hơn bao 

giờ hết, bởi lẽ: Một là, sự chuyên đổi cơ chế Giáo hội sẽ diễn ra rất 

chậm, và tùy thuộc vào sự thúc đẩy của tình hình thực tiển là những 

hoạt động, những yêu cầu của quần chúng phật tử và đơn vị cơ sở.  Ở 

đây chính là ngôi chùa và vị trụ trì. Hai là sự cảm nhận nhu cầu thực 

tiển ở nơi vị trụ trì rất cao, do sinh họat trực tiếp với ngƣời Phật tử và 

cộng đồng xã hội. Vị trụ trì có quyền hạn tối cao đối với một ngôi 

chùa, vì vậy có tính chủ động rất lớn, có thể chuyển đổi cơ chế sinh 

hoạt rất triệt để và kịp thời. 

     Do đó, trụ trì  cần biết vai trò quan trọng của mình và bối cảnh xã 

hội, nhu cầu của tín đồ và sự vận động bánh xe chánh pháp thời hiện 

đại. Theo thống kê, vào năm 1900, tín đồ Phật giáo trên toàn thế giới 

ngang bằng tín đồ Thiên chúa giáo, hơn hẳn tín đồ Hồi giáo. Nhƣng 

nay ( sau 100 năm ), tín đồ Phật giáo trên dƣới 400 triệu. Trong khi đó 

Thiên Chúa giáo 2.000.000.000. Hồi giáo 1.300.000.000. Ấn Độ giáo 

830.000.000 . Phật giáo xuống hàng thứ tƣ. Thiên chúa giáo và Tin 

lành, Hồi giáo đều có một đội ngũ truyền giáo hùng mạnh mà không 

phải là các Linh mục, Mục sƣ. Họ là những tín đồ bình thƣờng, nhƣng 

đƣợc đào tạo chuyên môn để thực hiện vai trò truyền giáo rất hiệu 

quả. Trong khi đó Phật giáo chỉ đào tạo tu sỉ mà thôi. 

  Mặc dù các tôn giáo thần quyền đều nói đến quyền uy của Thƣợng đế 

và chuyên thờ phụng các Đấng trên trời, nhƣng tất cả những hoạt động 

của họ đều ở dƣới đất và nhắm đến những nhu cầu của con ngƣời, và 

tâm lý của con ngƣời một cách hệ thống và khoa học. Vấn đề cạnh 

tranh, tranh thủ tín đồ của tôn giáo khác là một trong những sách lƣợc 

quan trọng của các tôn giáo bạn. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 158 

        Mặt khác, thời hiện đại vấn đề kinh tế và giá trị vật chất chi phối 

mối quan tâm của con ngƣời chiếm gần hết tâm trí của họ. Vì vậy, 

những giá trị tinh thần, văn hóa, đạo đức, ý nghĩa chân lý. . . muốn có 

chổ đứng trong lòng ngƣời cần phải quảng bá, đổi mới và phải có sức 

hấp dẫn để thu hút tín đồ, chứ không còn theo quan điểm “ hữu xạ tự 

nhiên hƣơng ” nữa, nhất là tầng lớp trẻ. 

      Nhƣ vậy, ngƣời trụ trì cần phải làm gì ? 

      Thật khó để trả lời một cách toàn diện, nhƣng những điều cần thiết 

nổi bật thì khá rõ. Ngƣời trụ trì cần đƣợc trang bị kiến thức chuyên 

môn về Phật học và phổ thông về thế học, nếu đƣợc kiến thức nhƣ một 

học giả thì càng tốt.  Công tác tổ chức quần chúng, Phật tử phải đƣợc 

quan tâm hàng đầu. Phật tử có tổ chức sẽ có sức mạnh để cùng thực 

hiện các Phật sự. Nhờ tổ chức mà tình cảm thầy trò đƣợc gắn bó, đạo 

hữu thƣơng nhau, có chung một cảm xúc đạo lý và chí hƣớng giải 

thoát, nhất là tập hợp đƣợc tín đồ và tăng trƣởng số lƣợng qua công 

tác tổ chức.  

     Tổ chức lễ hội văn hóa, văn nghệ, thông qua các lễ vía, chuyển tải 

những đạo lý cao đẹp cho cộng đồng phật tử. Tổ chức một lễ hội có 

chất lƣợng, sẽ tạo ảnh hƣởng mạnh lên cảm xúc của mọi ngƣời, nhất 

là đối với thanh thiếu niên cảm thấy vui khi đi dự lễ, tự hào về tôn 

giáo của mình. 

 Giáo dục  và đào tạo ngƣời cƣ sỉ nòng cốt : Cần có đội ngũ cƣ sỉ 

có khả năng và tâm huyết cộng tác với vị trụ trì, họ sẽ mang những 

thông điệp của Phật giáo vào trong xã hội, đồng thời họ thực hiện vai 

trò xã hội trong tinh thần Phật giáo có hiệu quả hơn quý thầy nhiều. 

 Thiết lập những mô hình tu học qua hình thức các đạo tràng để 

rèn luyện đời sống đạo, nhất là những phƣơng pháp thực tập có lợi ích 

thiết thực cho sức khỏe, cho sự bình an tâm lý. Đó là những điều mà 

con ngƣời thời đại quan tâm. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 159 

 Nâng cấp cơ sở vật chất : cần phải có cơ sở phòng ốc, điện, 

nƣớc. . . .để đáp ứng nhu cầu sinh hoạt đa dạng nhƣ hội họp, sinh hoạt 

vui chơi, không gian tu tập, thuyết pháp, văn nghệ . . . 

 Học hỏi và cải cách phƣơng pháp hoằng pháp: Cần tìm hiểu các 

tổ chức tôn giáo bạn, các đoàn thể xã hội và các chùa chiền những mô 

hình sinh hoạt phù hợp với tâm lý con ngƣời. Cần mạnh dạng cải cách 

những sinh hoạt xơ cứng, thiếu sinh lực, những tín ngƣỡng mang màu 

sắc mê tín dị đoan. 

 Tóm lại, làm ngƣời trụ trì thời hiện đại không đơn giản nhƣ thời 

xƣa. Những điều dỡ, điều sai trƣớc đây không có ảnh hƣởng mấy, 

nhƣng nay thì tác hại vô cùng. Một điều sai lầm sẽ lan tỏa rất nhanh và 

rất rộng, bởi mạng thông tin hiện đại. Một sự chậm chân, lạc hậu sẽ 

làm tụt hậu chƣơng trình hoằng pháp rất xa, vì mọi tổ chức đoàn thể 

xã hội đều luôn tăng tốc, đến nổi đƣa ra khẩu hiệu : Đổi mới hay là 

chết ? . 

 Sức mạnh của đạo Phật ở nơi đạo lý Phật dạy và nơi sự hành trì 

của ngƣời Phật tử. Sức mạnh đó có thể không phát huy nổi nếu không 

có phƣơng pháp tiếp cận thích hợp, không có tổ chức khoa học và 

đồng bộ thì vẻ đẹp cũng nhƣ tác dụng tích cực của đạo lý ấy không 

cao.  

 Để có đƣợc sự ứng biến nhanh nhạy và sinh động vị trụ trì luôn 

đặt mình trong tƣ thế sẳn sàng, trong tinh thần trách nhiệm cao, luôn 

vì sự nghiệp chung, vì lý tƣởng phụng sự đạo pháp và dân tộc của 

ngƣời trƣởng tử Nhƣ Lai. /. 

             ( Trích NS   Giác Ngộ số 153  tháng 12-2008 – Thích Viên Giác ) 

 

 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 160 

HIẾU ĐẠO 

      Tam Bảo  là Phật  Pháp Tăng. Phật là đấng Đạo sƣ trong Tam giới, 

Pháp là hoằng quy xuất thế gian.Tăng là đệ tử của Nhƣ Lai, thay thế 

Phật tuyên dƣơng chánh pháp lợi ích quần sanh. Phật Pháp Tăng Tam 

Bảo là phƣớc điền tốt của muôn loài, là cha lành của tứ sanh, có công 

năng thành tựu huệ mạng cho chúng ta. Huệ mạng hoàn toàn nƣơng 

nhờ  sức huân tu trong ngôi Tam Bao mà thành, nếu không có sự huân 

tu trong ngôi Tam Bảo, thì chúng ta nhờ đâu mà đƣợc huệ mạng, cho 

đến chứng quả vô thƣợng Bồ Đề. Vì thế thâm ân trọng đức của Tam 

Bảo đối với chúng ta thật vĩ đại vô cùng không  gì để hình dung . Là 

Phật tử đối với Tam Bảo ơn sâu dƣờng bể cả, phải khéo léo cung kính 

phụng dƣỡng, hết lòng tôn trọng hiếu thuận không đƣợc trái nghịch 

mới có thể đền đáp thâm ân trong muôn một . Không nhƣ thế thì 

không xứng đáng gọi là ngƣời đệ tử trong Tam Bảo . 

      Tóm lại cha mẹ có ân sanh thành dƣỡng dục, sƣ tăng có ân giáo 

huấn dẫn dắt.Tam Bảo có ân cứu hộ, thế nên chúng ta cần phải mỗi 

mỗi hiếu thuận . Hiếu thuận với cha mẹ Sƣ Tăng Tam Bảo, là đồng 

với vâng giữ giới cấm của Nhƣ Lai, nên nói hiếu thuận là cƣơng lãnh 

của giới pháp, đây là một giá trị đặt biệt, chúng ta cần phải thừa 

hƣởng, nghiền ngẫm và quý trọng. 

           Thông thƣờng, ngƣời đời vì không hiểu giới pháp với hiếu 

thuận là dị danh mà đồng thể, nên thấy ngƣời xuất gia cắt ái từ thân, 

bỏ cha mẹ không nuôi dƣỡng, cạo bỏ râu tóc, đêm thân giam hảm nơi 

thiền môn thanh tịnh, liền cho hành động ấy là bất hiếu và ngộ nhận 

rằng phật giáo là một tôn giáo  hoàn toàn không xem trọng hiếu đạo. 

Quan niệm ấy thật vô cùng sai lầm! phải biết giới pháp của Phật là 

hiếu đạo, bao dung tất cả, đâu đƣợc cho Phật pháp là quên đạo hiếu 

thuận, Phật pháp chẳng những không quên hiếu  đạo mà còn rất xem 

trọng hiếu đạo. Trong quyển Tây Quy Trực Chỉ có bài văn ngắn tựa là 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 161 

“Đại hiếu nhân bất nguyện nhập thai ”(ngƣời đại hiếu nguyện không 

vào thai mẹ )  

      Vì sao? Vì thần thức  con ngƣời sau khi gá vào thai mẹ, chẳng 

những tự mình thọ khổ, mà cũng làm cho mẫu thân bị đại khổ, từ còn 

trong thai cho đến  ra ngoài thai, đến khi khôn lớn mẹ cũng chƣa hết 

khổ vì con . Trong thai cũng chịu nhiều nổi khổ nên trong kinh gọi là 

thai ngục. Khi đủ tháng hài nhi lộn ngƣợc đầu hƣớng xuống sản môn, 

hình chất dần dần to lớn, muốn ra cũng không biết làm sao ! con 

đƣờng tự tử cũng chính giờ phút này, cái duyên giết mẹ cũng ở nơi 

đây. Lúc bà mụ lôi ra hài nhi bị thống khổ dƣờng nhƣ xe cán, nên vừa 

ra khỏi thai không  trẻ nào chẳng cất tiếng khóc lớn : khổ a ! khổ a ! 

cho đến ra ngoài lòng mẹ cũng chịu nhiều thống khổ nóng lạnh, đói 

khát, đau ốm bệnh tật buồn vui…Hài nhi thống khổ đã đành mà ngƣời 

mẹ cũng chịu muôn vàn thống khổ, nổi lo nổi sợ khó dùng lời tả xiết, 

khổ về tinh thần lẩn thể xác, vừa sinh con xong thì hao mòn tinh 

huyết, sức lực kém suy, nổi khổ của ngƣời mẹ sinh một đứa con kể 

sao cho xiết. Xƣa có thầy Sa di bảy tuổi tu hành đắc đạo, Ngài dùng 

túc mạng thông tự biết mình đời trƣớc.Thầy than rằng “chỉ một thân ta 

làm khổ không biết bao nhiêu bà mẹ ”. Ngài đã trải qua năm lần vào 

thai mẹ, lần một vừa sanh thì chết, lần thứ hai đƣợc một tuổi rồi chết,  

lần thứ ba mƣời tuổi đã qua đời, lần thứ tƣ sắp định kết hôn thì chết, 

đến lần thứ năm, lên bảy tuổi Ngài đi xuất gia. Trải qua năm bà mẹ 

đều nhớ con mà sầu khổ. Chao ôi chúng sanh trong vòng sanh tử luân 

hồi còn gì vui thú? Mỗi lần thọ sanh làm khổ lụy mẹ nhƣ thế, chỉ có 

con đƣờng tu học chuyên tu đạt đạo quả viên thành mới không làm 

khổ lụy cho cha mẹ. 

       Hiện nay khắp trên các nẻo đƣờng biết bao lữ hành, kẻ qua ngƣời 

lại tấp nập nhƣ thoi đƣa, tất cả những ngƣời ấy phần nhiều đều làm 

khổ lụy cha mẹ, có đƣợc mấy ai biết báo đáp ơn dƣỡng dục sanh 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 162 

thành? Suy ngẫm cho kỷ, thác thai một đời làm lụy cha mẹ một đời, 

thác thai trăm nghìn muôn ức đời chẳng đáng buồn lắm hay sao? Thế 

nên đức Thích Ca Mâu Ni Nhƣ Lai thƣơng xót thế gian, dạy ngƣời 

nhứt tâm niệm Phật cầu sanh Tây Phƣơng. Tịnh độ hóa sanh nơi hoa 

sen, tự mình tránh khỏi hoạn nạn về sanh khổ với cha mẹ vĩnh viễn 

không làm khổ lụy.  

    Thế ngƣời tu theo phật chẳng phải là bậc đại hiếu trong đại hiếu hay 

sao? 

     Nhƣng mà đời nay, những kẻ không tin Phật trở lại phỉ báng Phật 

cho rằng ngƣời xuất gia là đại bất hiếu, ấy là họ cam lòng thƣờng ở 

trong ngục thai và cũng làm khổ lụy cho mẫu thân! 

     Ở đây những phật giáo đồ thuần chánh sẽ sanh nghi vấn nhƣ vậy: “ 

ý nghĩa giới pháp trong phật pháp nói rất rộng lớn còn hiếu thuận 

thông thƣờng của thế tục nói đâu có thể cùng tột với ý nghĩa giới pháp 

của phật? Nên biết hiếu thuận trong phật pháp nói không phải là thứ 

hiếu thuận của thế tục, dù thực hành đƣợc cũng chỉ đƣợc tiểu quả 

nhơn thiên mà thôi. Ngƣợc lại hiếu thuận của phật pháp rộng lớn nhƣ 

hƣ không, nếu thực hành đƣợc thì đắc quả vô thƣợng Bồ đề, nên kinh 

văn đây nói “ Hiếu thuận là pháp chí đạo”. Không phải là thứ hiếu 

thuận phục lao phục dƣỡng thông thƣờng. Trong Vu Lan Bồn Sớ 

thuyết minh: 

               Khể thủ tam giới chủ 

               Đại hiếu Thích Ca Tôn 

               Lụy kiếp báo thâm ân 

               Tích nhơn thành chánh giác 

     dịch:  Cúi đầu đảnh lễ tam giới chủ 

               Thích Ca Mâu Ni đại hiếu Tôn 

 Nhiều kiếp đáp đền ơn cha mẹ 

 Chứa nhóm nhơn lành thành chánh giác   



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 163 

         Cực quả vô thƣợng phật đạo do báo đáp thâm ân của song thân 

mà thành thì đâu phải là hiếu thuận của thế gian mà so sánh kịp. Vì 

thế những ai bất hiếu với song thân tự nhiên phải bị khổ quả.Thế nên 

quả báo khổ vui của thế gian, xuất thế gian có thể nói đều do hiếu và 

bất hiếu chiêu cảm nên cũng tức là do trì giới hay không trì giới mà 

đƣợc vậy.   

Trên đã giải thích câu “ hiếu thuận chí đạo chí pháp ”( hiếu 

thuận là pháp chí đạo) chúng ta thấy rõ “ hiếu thuận ”cùng “giới pháp 

” dị danh mà đồng thể, nên tiếp theo phật dạy:Hiếu danh vi giới” 

(Hiếu gọi là giới). Nhằm vào thời gian mà giảng, hiếu thuận trong 

phật pháp nói chẳng những ở đời hiện tại, bổn phận làm con phải biết 

hết lòng hầu hạ phụng dƣỡng cúng dƣờng cha mẹ cho là hiếu thuận và 

đền đáp đƣợc thâm ân của cha mẹ, mà phải tiến lên một bƣớc nữa là 

làm sao khiến cha mẹ đối với ngôi Tam Bảo sanh tâm tin kính, từ 

trong Tam Bảo tu học để thâm tâm đƣợc giải thoát, đó mới là đại hiếu 

hạnh của phật pháp nói.Trên thế gian này phải suy tôn đức Bổn Sƣ 

Thích Ca Mâu Ni Phật thật là bậc Đại Hiếu. Sau khi thành đạo Ngài 

chẳng những vì cha mẹ hiện đời thuyết pháp khiến đƣợc giải thoát mà 

còn đền đáp thâm ân của cha mẹ nhiều đời nhiều kiếp. Cho nên đức, 

phật giáo hóa chúng sanh, Ngài dạy với cha mẹ hiện đời phải hiếu 

thuận nhƣ thế nào, rồi còn muốn chúng ta phải hiếu thuận với cha mẹ 

nhiều đời nhiều kiếp. Kinh phạm võng này nói: “Nhứt thiết nam tử thị 

ngã phụ, nhứt thiết nữ nhơn thị ngã mẫu” ( tất cả nam tử là cha ta, tất 

cả nữ nhơn là mẹ của ta ) mà còn đến tất cả chúng sanh, không một 

chúng sanh nào chẳng phải là cha mẹ của chúng ta. Vì từ vô thỉ kiếp 

trở lại cho đến ngày nay, chúng ta trôi lặn trong sanh tử, không có 

chúng sanh nào chẳng từng làm cha mẹ của chúng ta. Chẳng qua sau 

khi thay hình đổi dạng không phân biệt đƣợc là ai, chỉ trong thời hiện 

tại mới biết cha mẹ hiện đời là cha mẹ của mình, còn tất cả ngƣời khác 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 164 

không cho là cha mẹ mình. Vì không biết tấc cả chúng sanh đều là cha 

mẹ của mình, nên tâm lƣợng của chúng sanh đều nhỏ hẹp phi thƣờng. 

Đức phật vì muốn mở rộng lòng dạ của chúng ta, Ngài nhiều lần đặc 

biệt khai thị rằng: “ Nhứt thiết chúng sanh giai thị phụ mẫu ” Nhƣ thế 

chúng ta đối với tấc cả chúng sanh nếu thực hành không sát sanh , 

không trộm cắp…tức là nghiêm trì tịnh giới, lại đối với mỗi mỗi 

chúng sanh đã xem là cha mẹ mình cần phải cung kính tôn trọng, 

không chút giải đãi, ấy chính là hiếu thuận, cho nên hiếu thuận chính 

là giới hạnh đầy đủ vậy. Vì thế  văn sau giảng mƣời đức phật giảng 

đến tâm hiếu thuận, tâm cung kính, tâm từ bi- Nhƣng tâm cung kính 

và tâm từ bi là tâm hiếu thuận lƣu lộ ra, tấc cả đều lấy tâm hiếu thuận 

làm cơ bổn, do đó càng thấy rõ hiếu thuận tức là giới pháp.Vì thế, bất 

luận hành giả xuất gia hay tại gia nếu không chân thật thực hành hiếu 

đạo tức không phải là chơn tâm học phật, cũng không đƣợc thọ dụng 

pháp vị trong phật pháp. Nhƣ thế là phật tử (nói riêng) và tất cả nhơn 

loại ( nói chung ). Thấy rõ hiếu đạo trong Phật pháp chẳng những 

không nên khinh thƣờng bỏ qua, mà cần phải hết sức xem trọng.  

         (Trích Kinh Phạm Võng  Giảng luận ).  

 

                             TẠI SAO PHẢI QUY Y TAM BẢO ?  

      Đời sống chúng ta khác gì khách bộ hành đang lạc lõng giữa rừng 

đời đen tối, mãi xoay quanh trƣớc muôn vạn nẽo đƣờng, mà không 

tìm đƣợc lối ra. Bên tai vang dội những tiếng thét gầm rung rợn của 

đàn hổ lang ác thú. Trƣớc mắt dàn trải khắp mặt đƣờng những hầm hố, 

chông gai. Trong cuộc sống đầy kinh khủng hãi hùng này, ta chỉ khát 

khao tìm thấy một lối đi thẳng tắp, đƣợc một ngọn đuốc sáng cầm tay, 

và gặp ngƣời chỉ lối đƣa đƣờng, nếu đƣợc nhƣ nguyện, thì còn vinh 

hạnh nào hơn nữa . 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 165 

       Đức Phật là một hƣớng Đạo sƣ đã nhọc nhằn khổ sở, phí bao 

nhiêu công lực mới sang phẳng, dọn sạch một con đƣờng thênh thang 

thẳng tắp, đi từ đau khổ trầm luân đến nơi an vui giải thoát. Giáo lý 

của Ngài là những ngọn đuốc sáng phá tan màn hắc ám của đêm đen, 

khiến bọn hổ lang ác thú trông thấy đều lao mình vào bụi rậm. Chƣ 

Tăng là những ngƣời cầm đuốc soi đƣờng để dắt dìu những ai đang 

khủng khiếp trong đêm đen, đang bồi hồi trƣớc muôn vạn nẽo, trở về 

nơi xóm làng an lạc dƣới ánh sáng trong ngần của mặt trời trí tuệ . 

      Đã là ngƣời lạc lõng trong rừng đêm, ai mà chẳng reo mừng, khi 

tìm đƣợc lối đi, thấy ngọn đuốc sáng và gặp ngƣời dẫn đạo. Quyết 

định những ngày sống an lành sẽ trở về với họ, thôi rồi đâu còn hồi 

hộp lo âu với những đêm trƣờng đầy kinh khủng. Chúng ta cũng thế, 

đã lạc lõng trong rừng si mê đen tối và đang bị bọn hổ lang tham lam, 

sân hận đe doạ, bổng gặp đƣợc Tam Bảo thì còn vui mừng nào hơn, 

nên quyết định quy y . 

       Lại nữa chúng ta thấy mình đang đắm chìm trong vũng bùn tội 

lỗi, trông mong gặp ngƣời cứu vớt, và ƣớc ao đƣợc những gáo nƣớc 

trong để tẩy sạch bùn nhơ. Thì đây, Phật là ngƣời đã thoát khỏi vũng 

bùn trần khổ, Ngài sẳn sàng đƣa tay cứu vớt chúng sanh. Giáo pháp là 

những tịnh thuỷ tẩy sạch tất cả cấu trần tội lỗi. Chƣ Tăng là ngƣời 

đang mang những tịnh thuỷ ấy ban bố cho chúng sanh. Vì mong dứt 

sạch tội lỗi, nên chúng ta phải quy y Tam Bảo . 

       Đời sống chúng ta khác nào chiếc thuyền con bấp bênh trôi gạt 

giữa bể cả trần gian, bao cơn sóng dập, gió dồi, làm khuynh đảo cả 

tâm hồn. Đức Phật là ngọn hải đăng làm mục tiêu cho chúng ta nhắm 

hƣớng. Giáo pháp là cánh buồm bọc gió lôi con thuyền vƣợt qua 

những lƣợn sóng dữ. Chƣ Tăng là ngƣời cầm tay lái, lái con thuyền 

thẳng đến bờ an lạc, vì thế quy y Tam Bảo là một bảo đảm cho chiếc 

thuyền đời chúng ta về đến bến an tịnh 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 166 

        Hơn thế nữa, quy y Tam Bảo là một sức mạnh vô biên đƣa ta 

vƣợt mọi hiểm trở của hầm hố tội lỗi, thẳng đến bến bờ an lạc. Vì khi 

phát tâm quy y, ta tự hứa, tự nguyện dƣới Phật đài, trƣớc chƣ Tăng 

rằng : “ Con nguyện suốt đời tiến theo chiều giác ngộ, giải thoát mà 

đức Phật đã qua, con hứa tránh mọi điều tội lỗi, làm tất cả việc lành, 

để trọn nhân cách con ngƣời . 

      Do những lời hứa nguyện này tạo thành một năng lực hùng dũng, 

khiến ta tinh tấn không dừng trên đƣờng tự giác, giác tha. Ngày xƣa, 

Trần Hƣng Đạo kéo quân đi đánh giặc Mông Cổ, khi qua sông Hoá, 

Ngài chỉ con sông thề rằng : “ Nếu không giết đƣợc giặc, thề không về 

thấy sông này ”. 

       Do lời thề giữa ba quân ấy, tạo thành một sức mạnh phi thƣờng, 

khiến Ngài thắng đƣợc giặc, với tỷ số một chống mƣời. Chính Đức 

Thích Ca, Ngài cũng đã chỉ cội cây Bồ Đề mà thể rằng : “ Nếu ngồi 

dƣới cội cây nầy, mà tìm không đƣợc Đạo, thì dù xƣơng tan thịt nát, ta 

quyết không rời khỏi chổ ngồi nầy ”. 

       Bởi chí khí quả cảm ấy, mà 49 ngày đêm, Ngài đắc đạo. Trần 

Hƣng Đạo thề giữa ba quân, Đức Thích Ca thề với mình mà thành một 

nghị lực phi thƣờng nhƣ vậy, huống chi chúng ta quỳ dƣới Phật đài, 

đối trƣớc chƣ Tăng ba lần phát nguyện, thì sức mạnh ấy còn gì sánh 

kịp . 

       Thế mà, có một số ngƣời nghe đến quy y, đã mỉm cƣời chế nhạo. 

Họ bảo rằng: “ Tôi không cần nƣơng nhờ ai cả, tôi đủ khả năng tiến 

đến giải thoát, vì còn nƣơng nhờ là còn ỷ lại, đời tôi không có tội lỗi, 

chính tôi thấy thế ” . Vừa nghe qua câu ấy, chúng ta tƣởng chừng nhƣ 

họ đã là bậc thánh nhân, tự coi mình là thánh nhân, ôi ! còn gì đáng 

thƣơng hại bằng. Phàm ở đời những ngƣời tự thấy mình xấu, biết lỗi. . 

.là hạng ngƣời tiến bộ, ngƣợc lại kẻ quấy không biết, lỗi không hay, 

một bề ngạo nghễ tự cao thì mong gì phục thiện, và những kẻ tự coi 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 167 

mình là hiền, là thánh ấy, ôm tâm ngã mạn to bằng quả địa cầu, thì 

trên đời nầy họ còn biết kính trọng ai ? Chúng ta là những kẻ cầu tiến 

luôn luôn biết phục thiện, sẳn sàng cải hối, thành kính học đòi gƣơng 

thánh hiền, nên thành tâm hƣớng về Tam Bảo . 

       Quy y Tam Bảo là nƣơng tựa với Phật, Pháp ,Tăng. Không những 

Phật pháp , Tăng ở ngoài và chính ở tự tâm ta nữa. Mỗi khi làm quấy, 

nói sai, lòng ta thấy hổ thẹn, lƣơng tâm bị dày vò cắn rứt cái biết khiển 

trách điều quấy, khen ngợi việc lành là tánh sáng suốt của ta, là Phật 

vậy. Trông thấy ngƣời đau khổ, ta nghe lòng nao nao thƣơng xót, 

muốn cứu giúp họ, là tâm từ bi sẳn có của ta, nó chính là giáo pháp. 

Thấy cảnh thuận hoà êm ấm của gia đình ngƣời, lòng ta khởi mến 

chuộng, nghe những việc nhồi da xáo thịt, ta cảm thấy bất mãn, ấy là 

lòng thuận hoà sẳn có của ta, Nó là Tăng vậy. Chính ta trở về với tánh 

sáng suốt, với tâm từ bi, với lòng thuận hoà của ta tức là quy y Tam 

Bảo. Vì Phật là sáng suốt, Pháp là từ bi, Tăng là hoà thuận. Trở về với 

tánh sáng suốt ta sẽ sa thải bọn quỷ si mê. Trở về với tâm từ bi ta 

quyết thanh trừng bọn ma tham lam. Trở về với lòng thuận hoà, ta cố 

diệt trừ con yêu nóng giận, vì thế quy y Tam Bảo không có nghĩa là 

hoàn toàn ỷ lại, mà chính là phƣơng pháp bỏ xấu về tốt, dứt khổ cầu 

vui rất tốt vậy . 

        Tóm lại, chúng ta quy y Tam Bảo là quyết định một hƣớng đi, tạo 

cho mình một nghị lực hùng dũng, bỏ ác theo lành, quyết tiến thủ trên 

con đƣờng từ phàm đến thánh. Quy y Tam Bảo là một ý chí quyết tiến 

không lùi, là gầy dựng một cuộc sống vững chãi, an tịnh giữa biển đời 

ba đào chuyển động. Con ngƣời sống mà không định hƣớng, không lối 

đi, thì khác nào cánh bèo linh đinh phiêu giạt giữa biển khơi, thật còn 

gì đau khổ bằng . 

 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 168 

QUY  Y  TAM  BẢO 

     Mở đề: Kiếp ngƣời chẳng khác nào con thuyền đang linh đinh 

ngoài biển cả, ai không khát khao tìm một chổ nƣơng tựa, một hƣớng 

đi để con thuyền đời đỡ chòng chành và chóng vƣợt khỏi trùng dƣơng 

nguy hiểm ? Chổ nƣơng tựa vững chắc nhất không đâu bằng ngôi Tam 

Bảo. Hƣớng đi nhanh chóng và an lạc chỉ có Đạo Phật. 

      Ngƣời đã nhận đạo Phật làm một hƣớng đi, bƣớc đầu tiên phải 

quy y Tam Bảo. Quy y là nấc thang đầu tiên của cây thang giải thoát, 

là cửa ngõ đi vào nhà giác ngộ. Vì thế ai đã hƣớng về với Đạo Phật 

mà thiếu quy y khác nào kẻ vào nhà mà không từ nơi cửa. Quy y có 

tính cách hệ trọng  nhƣ vậy, nên chúng ta cần phải hiểu rõ ý nghĩa của 

nó . 

     Định nghĩa : Kiếp sống của con ngƣời mong manh yếu ớt khác 

nào cánh bèo đang bị gió giập sóng dồi ngoài bể cả. Nếu không có nơi 

vững chắc để nƣơng tựa, e một ngày kia phải tàn rữa và chìm lỉm dƣới 

đáy biển. Vậy nên phải quy y, nghĩa là đem thân mạng nƣơng gởi nơi 

ngôi Tam Bảo. Tam Bảo là quả đất lành muôn hoa cỏ thiện đều từ nơi 

đó mà sanh . Tam Bảo là con thuyền cứu vớt chúng sanh đang đắm 

chìm trong biển luân hồi, đƣa đến bờ giải thoát. Do đó, ngƣời phát tâm 

tu theo Đạo Phật phải thành kính đem gởi cả thân mạng này về ngôi 

Tam Bảo  

     Tam Bảo là ba ngôi quý báu: Phật quý báu, Pháp quý báu, Tăng 

quý báu . Tại sao Phật, Pháp ,Tăng là quý báu ?- Phàm vật gì khó tìm 

gặp, mà khi gặp đƣợc, có công dụng giúp ngƣời giải khổ, ấy là vật quý 

báu. Nhƣ vàng, bạc, ngọc ngà rất khó đƣợc. Nhƣng một khi đƣợc là nó 

giải quyết đƣợc mọi vấn đề, nghèo khổ, đói rách ... cho con ngƣời. 

Tam Bảo cũng thế. Dễ gì gặp Phật ra đời, dễ gì thấu đạt pháp giải 

thoát, dễ gì gặp một vị sƣ chơn chánh ? Nhƣng một phen gặp đƣợc 

Tam Bảo, chắc chắn giải thoát đƣợc mọi khổ  não, và tạo cho con 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 169 

ngƣời một cảnh giới an tịnh chơn thật. Vì thế, Phật, Pháp ,Tăng gọi là 

quý báu. Tam Bảo có công dụng vô biên, nên phải giải thích riêng 

từng phần . Phật là đấng giác ngộ hoàn toàn và từ bi vô hạn, lúc nào 

cũng chực hƣớng dẫn chúng sanh đến chổ giác ngộ nhƣ Ngài, nên 

ngƣời đời gọi Phật là đấng tự giác,giác tha viên mãn, là ông cha lành 

của tất cả chúng sanh, vị Đạo sƣ của mƣời pháp giới . 

        Pháp là những phƣơng pháp tu hành do đức Phật dạy. Ngƣời 

thực hành theo những phƣơng pháp ấy sẽ diệt sạch mọi phiền não, mê 

mờ, đến nơi an vui giải thoát . Nói một cách khác, Pháp là những 

phƣơng thuốc trị bịnh chúng sanh. Chúng sanh là những bệnh nhân 

nằm rên siết trên giƣờng bệnh, Pháp của Phật là diệu dƣợc, nếu ai biết 

chọn uống thì lành đƣợc bệnh ngay, Pháp ấy đã rất nhiều nhƣng đều 

nằm trọn trong ba tạng Kinh, Luật, Luận. 

       Tăng là một số đệ tử Phật, ly khai gia đình, hiến trọn đời mình 

cho đạo pháp. Những vị hằng ở chung nhau để tu hành, để học hỏi và 

luôn luôn giữ theo giới luật của Phật, bằng hoà thuận thân mến nhau. 

Các ngài thay đức phật hoằng truyền chánh pháp, cứu độ chúng sanh . 

        Nói chung, quy y Phật là hƣớng thẳng đời mình theo đấng giác 

ngộ học theo gƣơng từ bi của Ngài, thƣơng yêu cứu vớt tất cả chúng 

sanh và cuối cùng thoát khỏi vòng mê muội của một phàm phu. Quy y 

pháp là y theo giáo pháp Phật dạy tu hành lần lần dứt sạch các phiền 

não, giải thoát mọi khổ đau. Ngƣời bệnh nhờ thuốc trị đƣợc lành, 

chúng sanh đau khổ nhờ giáo pháp cứu đƣợc an vui. Quy y Tăng là 

theo sự hƣớng dẫn của những vị sƣ chân chính mà tu tập. Vì các ngài 

đã dày công nghiên cứu và thực hành giáo pháp Phật dạy, tuỳ theo căn 

cơ trình độ mỗi ngƣời, các ngài cho những pháp môn thích hợp để trên 

đƣờng tu khỏi phải lầm lạc. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 170 

       Tóm lại, quy y Phật là mong đƣợc sáng suốt, quy y pháp là 

mong đƣợc hết khổ, quy y Tăng là nhờ sự hƣớng dẫn đúng lối giải 

thoát. 

       Quy y Tam Bảo chẳng những có thế, mà còn chia ra sự, lý khác 

nhau . 

      Sự Quy y Tam Bảo : Quy y Phật là quỳ dƣới chân Phật phát 

nguyện trọn đời y cứ nơi Ngài, cầu mong Ngài hƣớng dẫn dắt dìu đến 

chổ giác ngộ, nếu Phật còn tại thế. Trƣờng hợp Phật đã nhập Niết bàn, 

quy y Phật là đến chùa quỳ trƣớc Phật đài chí thành tƣởng niệm nhƣ 

Phật hiện ngự trên đài sen, phát nguyện trọn đời theo gƣơng sáng của 

Ngài. Phật sẽ chứng minh tấm lòng thành kính của đời tu hành không 

lui sụt . 

      Quy y pháp là y cứ theo kinh luật, luận của Phật mà đọc tụng tu 

trì. Những quyển kinh luật ấy ghi chép lời vàng ngọc mà Phật đã dạy. 

Học hỏi tu tập theo dần dần sẽ đủ sức ngự trị tâm mình, diệt tận phiền 

não. 

       Quy y Tăng là chọn lựa những vị sƣ đầy đủ đức hạnh có khả năng 

hƣớng dẫn ta trên con đƣờng giải thoát, thỉnh cầu những vị đại diện 

chƣ Tăng truyền trao quy giới cho ta. Từ đó về sau tôn kính những vị 

ấy là thầy, chẳng riêng gì mấy vị ấy, mà tất cả những vị sƣ chân chính 

đều là bậc thầy của ta cả. Vị nào có khả năng hƣớng dẫn, đức hạnh 

gƣơng mẫu đều là ngƣời đáng cho ta nƣơng theo học hỏi . 

        Lý quy y Tam Bảo : Lý quy y Tam Bảo là trở về nƣơng tựa với 

Phật, Pháp, Tăng sẳn có trong mỗi chúng ta . 

        Kinh chép : “ Tất cả chúng sanh đều có Phật tánh ”. Phật tánh là 

gì ?  Tức là trí giác sáng suốt của mỗi ngƣời. Mặc dù chúng sanh sẳn 

có trí giác, nhƣng đã lâu bị si mê phiền não che lấp không hiển lộ ra 

đƣợc, nhƣ mây mù che mặt nguyệt, nhƣ bụi phủ dày đặc trên mặt 

gƣơng. Giờ đây quy y Phật là tự diệt trừ phiền não, phá si mê để trí 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 171 

giác hiện bày, nhƣ vạch mây mù cho thấy ánh sáng của trăng, lau sạch 

bụi để lộ mặt gƣơng. 

       Muôn vật ở giữa đời nầy thiên hình vạn trạng, nhƣng đều cùng 

chung một bản thể. Nhƣ nhìn vào tiệm vàng thấy bao nhiêu món đồ 

trang sức bằng vàng hình thức khác nhau, nhƣng chung quy vẫn là 

một chất, chất vàng. Đã đồng một chất vàng thì gía trị bình đẳng nhƣ 

nhau, nếu đồng cân lƣợng. Hình thức vàng : Vòng, dây chuyền, 

xuyến, cà rá v.v..luôn luôn thay đổi, nhƣng chất vàng không bao giờ 

thay đổi. Hình thể sự vật là biến thiên, bản thể của nó là chân thật. 

Hình thể có lớn nhỏ, tốt xấu khác nhau, nhƣng bản thể thì bình đẳng. 

Bản thể ấy gọi là pháp tánh. Ngƣời lóng tâm an tịnh để khế hợp pháp 

tánh, gọi là quy y pháp . 

    Bản tâm của mỗi ngƣời vẫn bình đẳng thanh tịnh nhƣng vì vọng 

thức quay cuồng nên thành ô nhiểm. Nhƣ nƣớc tánh vẫn là trong, vì 

sóng gió cuồng loạn nên trở thành ngầu đục. Giờ đây chúng ta chận 

đứng vọng thức để tâm trở lại thanh tịnh, đó là quy y Tăng . 

       Tóm lại, lý quy y Phật là phát huy trí giác sẳn có của mình, lý quy 

y Pháp là nhận chân bản thể của các pháp, lý quy Tăng là dứt vọng để 

tâm đƣợc thanh tịnh . 

Giáo lý nhà Phật lúc nào cũng giữ tánh cách trung đạo và viên 

dung. Ngƣời quy y Tam Bảo không phải hoàn toàn ỷ lại nơi Phật, 

Pháp, Tăng bên ngoài, mà phải trực nhận Phật, Pháp, Tăng nơi sẳn có 

của mình, mà vẫn kính trọng tôn sùng Tam Bảo bên ngoài. Biết viên 

dung cả hai mới gọi là chân chính quy y. Tuy nhiên, lý bao giờ cũng 

tuỳ ở sự mà hiển, nên phải đặt sự trƣớc, lý sau. Nhƣ đứa học trò trƣớc 

phải nhờ ông thầy chỉ dạy sau đó mới hiểu biết, đành rằng nó sẳn trí 

khôn, Do đó, sự là vấn đề quan trọng cần hiểu đủ mọi mặ của nó.  

        Nghi thức quy y : Sự, lý quy y đã hiểu rõ, nên biết qua nghi thức 

quy y là buổi lễ quan trọng trên đƣờng tu tập của mình, vì đó là bƣớc 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 172 

đầu đi đến giải thoát. Vì thế, trƣớc khi quy y, những vị phát tâm quy y 

phải y phục chỉnh tề, sắm khay lễ thỉnh chƣ tăng đến trai đƣờng, đảnh 

lễ thƣa bạch cầu xin chƣ Tăng dũ lòng từ bi truyền trao quy giới cho 

mình. Đừng lầm tƣởng quy y là một phƣơng tiện để chƣ Tăng thâu 

nhiều đệ tử, khởi tâm khinh mạn thì tổn đức . 

       Sống trong cuộc đời nhiểm ô nầy, có ai dám tự cho mình là hoàn 

toàn trong sạch, vì trƣớc khi thọ lãnh quy giới, mỗi ngƣời phải ba 

phen sám hối cho ba nghiệp đƣợc thanh tịnh. Ngày quy y là ngày bắt 

đầu bƣớc chân lên đƣờng giải thoát, nhƣ một bộ hành bắt đầu leo núi, 

trƣớc phải gở bỏ những thứ cồng kềnh vô ích đang mang nặng trong 

mình, sau mới tiến lên đến đỉnh núi, ngƣời quy y cũng thế, trƣớc phải 

gạt bỏ những tội lỗi xấu xa đã mang sẳn trong mình từ vô lƣợng kiếp, 

để thâu nhận pháp thanh tịnh, quý báu của phật, thì mới tiến đến chổ 

giải thoát đƣợc . 

      Đến phút quy y, ngƣời xin quy y phải quỳ thẳng trang nghiêm theo 

lời hƣớng dẫn của chƣ Tăng chí thành phát nguyện : 

       Đệ tử  xin suốt đời quy y Phật . 

       Đệ tử xin suốt đời quy y Pháp 

       Đệ tử xin suốt đời quy y Tăng 

       Ba phen phát nguyện rõ ràng trƣớc Tam Bảo, nhƣ thế là đã thành 

pháp Tam Quy.Ngƣời thật tâm quy y Tam Bảo là đã gieo nhân giải 

thoát, quyết định sẽ gặt đƣợc kết quả tốt là thoát ly ba đƣờng ác : Địa 

ngục, ngạ quỷ và súc sanh. Vì thế,  ngƣời quy y nên giữ vững lòng tin 

của mình không bao giờ lui sụt.  Để bảo tồn lý tƣởng cao cả của mình 

trên đƣờng tu giải thoát, ngƣời quy y lại phải tự phát nguyện: 

    Đệ tử quy y Phật rồi xin nguyện trọn đời không quy y thiên, 

thần,quỉ vật  

    Đệ tử quy y Phấp rồi, xin nguyện trọn đời không quy y ngoại đạo, 

tà giáo . 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 173 

    Đệ tử quy y Tăng rồi xin nguyện trọn đời không quy y tổn hữu, ác 

đảng . 

      Tại sao phải nguyện nhƣ vậy ? Nguyện nhƣ vậy phải chăng là bắt 

buộc chủ quan ?. Không, ngƣời phát nguyện nhƣ thế là nói lên một 

sức mạnh quyết tiến. Vì trƣớc kia đã chọn lựa kỷ càng chỉ có Tam Bảo 

mới đáng cho mình ký thác cả thân mạng, chỉ có Tam Bảo mới đƣa 

mình đến chổ giải thoát cứu kính, cho nên nguyện trọn đời mình 

hƣớng theo Tam Bảo. Nhƣ một bộ hành đi từ Sài Gòn đến Huế, quyết 

định thẳng theo quốc lộ I, chớ không đi đƣờng nào khác. Nếu ông 

quyết định đi Huế, mà khi ra khỏi Sài Gòn gặp đƣờng nào cũng đi, 

chắc ông khó đến Huế đƣợc, nếu có đến cũng phải tốn công gấp ba, 

gấp bảy lần đi thẳng. Ngƣời quy y cũng thế, đã phát nguyện quy y 

Tam Bảo, mà gặp đạo nào cũng theo, gặp đảng nào cũng thích, chắc 

chắn ngƣời ấy không khi nào đƣợc giải thoát. 

      Ngƣời quyết tâm xuống bể mò ngọc, đồng thời gặp ngọc, pha lê, 

sò, hến, sỏi ...quyết định ngƣời ấy chỉ lấy ngọc chớ không lƣợm thứ 

kia. Nếu kẻ tìm ngọc mà không chịu lấy ngọc lại lƣợm pha lê, sò, hến 

... thì ôi còn gì si mê bằng. Đƣợc ngọc là thoả mãn sự mong ƣớc của 

ngƣời tìm ngọc và đem lại bao nhiêu sự lợi ích vui sƣớng cho họ. 

Cũng thế, quy y là đƣa ngƣời ta đến chỗ an lành thật muôn vàng lợi 

ích. 

    Lợi ích quy y Tam Bảo: Có lạc đƣờng mới biết cái khổ bơ vơ 

và cảm nổi vui sƣớng khi đƣợc ngƣời chỉ lối. Có ý thức đƣợc sự đau 

khổ ở kiếp ngƣời mới vui mừng khi hƣớng về ngôi Tam Bảo. Giá trị 

Tam Bảo là giới thiệu một con đƣờng thẳng tắp, thênh thang chạy suốt 

tới thành trì an lạc.Đi đến hay không tuỳ chỗ tin tƣởng và khả năng 

của mỗi ngƣời. Dù sao ngƣời hƣớng về Tam Bảo vẫn khỏi bơ vơ bở 

ngỡ, khỏi thấy con đƣờng đời bít lối. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 174 

    Tam Bảo không những đem lại cho tâm hồn ta một sự an ổn vững 

chải đức tin tƣởng kiên cố hiện tại mà còn mở cho ta thấy một tƣơng 

lai rực rỡ. Ai không tin rằng đƣờng đi về Sài Gòn sẽ đến Sài Gòn, 

đƣờng đi về Huế sẽ đến Huế? Cũng vậy ngƣời quy y Tam Bảo là đi 

đƣờng giác ngộ, giải thoát và thanh tịnh, ắt hẳn sẽ đến ba nơi ấy. 

   Quyết nghi:  Có một số ngƣời tự cao tự đại bảo: “ Gía trị tôi nhƣ 

vầy mà đi phục lạy mấy ông thầy cầu xin quy y thì hèn hạ quá ai làm 

đƣợc. Thôi ở nhà đến trƣớc bàn Phật phát nguyện quy y cũng xong. 

Hoặc có ngƣời bảo : “ Tôi ăn hiền ở lành cần chi quy y cho nhọc ”. 

Hoặc có ngƣời nói Phật tại tâm cần chi đến chùa ?  v.v...Nói thế là họ 

không nhận thấy sự quan trọng trong khi quy y. Giá có ngƣời định 

bụng hoặc nói thầm, mƣời giờ mai mình sẽ đi thăm ông A ở cuối xóm. 

Nhƣng gần đến 10 giờ phải một trận mƣa lớn, hoặc có khách đến nhà 

thăm. Thử hỏi ngƣời ấy có đi thăm ông A đúng giờ đã định không ? 

Chắc là không .Vì anh có hứa với ông A đâu mà sợ mà lo.  Ngƣợc lại, 

nếu anh đã hứa rõ ràng trƣớc với ông A thì dù mƣa gió, khách khứa gì 

anh cũng phải đến. Nếu anh không đến sẽ bị lƣơng tâm quở phạt nặng 

nề. Nhƣ vậy ai cũng phải công nhận lời hứa đƣợc ngƣời nghe, ngƣời 

chứng nhận, có một giá trị sâu đậm trong tâm hồn, khó mà quên đƣợc. 

Càng đông ngƣời nghe nhất là những ngƣời ấy đều là bậc đáng kính, 

lời hứa càng tăng giá trị lên bội phần, vì thế trong khi quy y, mỗi 

ngƣời tự hứa rõ ràng ba phen trƣớc Tam Bảo, nhờ đó mà suốt đời 

không quên và không dám làm sai lạc. Nếu lỡ làm sai, họ hết sức hối 

hận lo chừa cải. Hơn nữa, lời hứa ấy ghi sâu vào tàng thức, đời đời 

sanh ra là họ sớm thức tỉnh, trở về con đƣờng đạo. Cho nên quy y là 

một điều quan trọng không thể thiếu . 

     Kết luận : Tóm lại quy y Tam Bảo là đem đời mình nƣơng gởi 

nơi Phật, Pháp, Tăng. Không phải hoàn toàn ỷ lại Tam Bảo bên ngoài, 

mà cần phát huy Tam Bảo tự tâm mình nữa. Đã phát nguyện quy y là 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 175 

đủ điều kiện để thành một phật tử chân chính. Nhƣng chỉ biết phát 

nguyện quy y mà không theo gƣơng sáng của Phật, không y giáo pháp 

rèn luyện tâm tánh và không vân lời nhắc nhỡ của chƣ Tăng, là một 

khuyết điểm lớn lao. Bởi thế sau khi quy y, phật tử phải sống đúng 

theo đƣờng lối của Tam Bảo, nhất định có ngày sẽ đạt đƣợc kết quả 

nhƣ nguyện . 

      Các đạo quả tốt đẹp, từ quả vị hiền thánh, thanh văn ,duyên giác, 

Bồ Tát, cho đến Phật quả cao tột đều bƣớc từ cấp quy y mà lên. Quy y 

đƣợc coi là nguồn phát nguyên của con sông từ thiện, là nền tảng của 

ngƣời đạo pháp. Vì thế ngƣời tu theo đạo phật nhất định trƣớc phải 

quy y Tam Bảo . 

     

 

        Bài đọc thêm :     TƢ  CÁCH  NGƢỜI  PHẬT  TỬ 

     Trừ những ngƣời vì mục đích lợi dƣỡng, lợi dụng danh nghĩa Phật 

giáo mà nguỵ trang làm ngƣời phật tử thì không kể. Tất cả những phật 

tử đều phải hƣớng đến mục đích cao thƣợng, đó là giải thoát và giác 

ngộ. Không phải tất cả đều có thể thành đạt mục đích ấy ngay trong 

đời này, nhƣng cuộc sống thanh tú là nền tảng nâng cao phẩm giá của 

ngƣời phật tử. Một ngƣời phật tử tại gia dù đã chứng đạt các quả vị 

thánh giả, cố nhiên trừ quả vị La Hán, và có thể quả vị A Na Hàm, vẫn 

không bao giờ đƣợc đặt cao trên địa vị một Sa Di . 

 Ngƣời phật tử phải biết bồi dƣỡng phẩm cách đạo đức cho chính 

mình và mọi ngƣời. Trong số nhiều đức tính đạo đức, tổng quát bao 

gồm hai khía cạnh: khía cạnh vật chất và khía cạnh tinh thần.Về khía 

cạnh vật chất ngƣời phật tử phải có khả năng cung cấp các phƣơng 

tiện sống để lợi đạo ích đời, và sống theo tiêu chuẩn thiểu dục tri túc. 

Nhƣng quan trọng hơn cả là những đức tính thuộc khía cạnh tinh 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 176 

thần.Theo đó ngƣời phật tử có đủ khả năng tu tập và có thể hƣớng dẫn 

những ngƣời khác chƣa tin đạo sẽ tin, chƣa hiểu đạo sẽ hiểu. Phải có 

kinh nghiệm để giải quyết những tâm tƣ khúc mắc của những ngƣời 

mới nhập đạo hoặc chƣa. 

 Tóm lại, là phật tử phải biết học hỏi và tu tập về các mặt Giới, 

Định, Tuệ đó là ba khoa mục mà ngƣời phật tử xuất gia cũng nhƣ tại 

gia đều phải theo đuổi trong quá trình tấn tu đạo nghiệp. Nếu tự thấy 

mình còn yếu kém trong ba khoa mục ấy, thì phải tự cố gắng để đạt 

đến trình độ khả quan, chứ không lơ là để thời gian trôi qua, vẫn 

không đạt đƣợc mục đích./. 

                                                           

TÍN NGƢỠNG PHẬT GIÁO CÓ NHẤT ĐỊNH PHẢI QUY Y 

TAM BẢO HAY KHÔNG 

       Đúng thế, Tín ngƣỡng Phật giáo và tín ngƣỡng nhân gian sùng bái 

quỷ thần rất không giống nhau, tín ngƣỡng Phật giáo tất nhiên phải 

quy y Tam Bảo đầy đủ . Gọi là Tam Bảo là chỉ Phật, Pháp, Tăng, sở dĩ 

gọi là Bảo vì lấy mãi chẳng hết, dùng mãi chẳng cạn, một khi tiếp 

nhận thƣờng theo mãi mãi, nƣớc, lửa chẳng thể huỷ, trộm cƣớp chẳng 

thể đoạt, nhận dùng không hết, các thứ báu trong thế gian đều không 

thể nào sánh nổi . 

       Phật Bảo là chỉ ngƣời tu hành tới mức phúc đức, trí tuệ viên mãn 

cứu cánh, bất cứ chúng sanh nào cũng đều có khả năng thành Phật, bởi 

thế chƣ Phật quá khứ, vị lai, hiện tại ba đời mƣời phƣơng đều là đối 

tƣợng để chúng ta quy y tôn kính. Song trong các nhân vật lịch sử của 

thế giới chúng ta hiện nay, bậc đƣợc thành phật vẫn mới chỉ có một 

mình đức Phật Thích Ca Mâu Ni. 

      Pháp bảo : Là chỉ cho đạo lý và phƣơng pháp để tu hành thành 

Phật và pháp bảo mà chúng ta đang đƣợc biết là những điều do đức 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 177 

Thích Ca Mâu Ni nói ra, vì thế gọi Ngài là Bổn Sƣ Thích Ca Mâu Ni 

Phật. Pháp bảo đƣợc thấy hiện nay là chỉ ba tạng giáo điển Kinh, Luật, 

Luận cùng với các chú giải, ngữ lục của các Tổ sƣ, đó là chuẩn mực là 

căn cứ chỉ đạo chúng ta tu hành và cần phải tu hành nhƣ thế nào ? 

     Tăng Bảo là chỉ ngƣời đang tu học Phật pháp, và giúp đỡ ngƣời 

khác tu học Phật pháp, hộ trì chúng sanh tu học phật pháp, bao gồm 

Bồ Tát, La Hán cùng Tăng Ni phàm phu. Thế nhƣ Bồ Tát, La Hán là 

bậc Thánh Tăng, phàm phu có nhìn thấy cũng chẳng biết đƣợc. Những 

vị mà phàm phu tiếp xúc quá nữa là phàm phu tăng. Vì thế phải lấy Tỳ 

kheo, Tỳ kheo Ni của thế gian làm trung tâm của Tăng Bảo . 

     Tăng bảo là thầy giáo, pháp bảo là giáo trình, Phật bảo là ngƣời 

phát minh và phát hiện ra giáo trình đó. Chỉ có Tam Bảo đầy đủ mới 

là Phật giáo hoàn chỉnh. Nếu không, chỉ tin phật bảo trong Tam Bảo, 

thì không khác gì mù quáng mê tín quỷ thần, chỉ tin Pháp bảo trong 

Tam Bảo, thì cũng chẵng khác gì ngƣời thừa nhận cha nuôi, mẹ nuôi. 

Đó chẳng phải là Phật giáo. 

 Bởi vậy việc quy y Tam Bảo giống hệt nhƣ việc học trò đến 

trƣờng ghi tên nhập học, đó là bƣớc đầu của việc tin phật, học phật. 

Chỉ sau khi ghi tên nhập học, có học tịch rồi, tự mình mới thừa nhận là 

học sinh của trƣờng và nhà trƣờng mới tiếp nhận bạn vào học tập. Học 

tập là nghĩa vụ của học sinh, dạy học là trách nhiệm của nhà trƣờng, 

bởi thế nghi thức quy y rất quan trọng, hơn nữa giống nhƣ các cặp vợ 

chồng kết hôn, công nhân viên đến nhận việc đều phải trải qua các 

khâu tuyên thệ và giám thệ...Nhƣ vậy để tỏ rõ sự thận trọng và  khẳng 

định. 

 Nếu không qua nghi thức quy y Tam Bảo, đƣơng nhiên vẫn có 

hể học phật, Phật giáo không hề coi ngƣời chƣa quy y Tam Bảo là ma 

quỷ, thế nhƣng ngƣời học chƣa kinh qua nghi thức Tam Bảo, về mặt 

tâm lý, chắc chắn có sự thối thác, trù trừ, do dự, đến khi gây cấn họ sẽ 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 178 

nói rằng : “ Tôi chẳng phải là tín đồ Phật giáo, tôi chẳng phải làm theo 

giới luật của phật giáo”. Đối với các nghiệp ác và thói xấu nhƣ lƣời 

biếng, phóng túng, tà dâm vọng ngữ, trộm cắp ... họ sẽ tự tha thứ cho 

mình, hơn nữa còn không tự phòng ngừa khi các thứ đó xảy ra. Nếu 

quy y Tam Bảo rồi thì bản thân sẽ tự kìm chế, cảnh giác, canh cánh 

đối với mình sẽ đƣợc các bậc thiện tri thức là các bạn đồng tu cùng 

các bậc sƣ tăng v.v... động viên, đốc thúc, khuyên răn, cho nên về mặt 

nhân cách thăng hoa, đạo tâm tăng trƣởng, tu trì nổ lực v.v... đều sẽ 

tiến vào quỹ đạo, đúng nề nếp. 

 Xin bạn chớ cho rằng việc quy y là không quan trọng hoặc hiểu 

lầm rằng chƣa hiểu phật pháp và chƣa tu trì thì không đủ tƣ cách quy y 

Tam Bảo, kỳ thực chính vì bạn vẫn chƣa tu hành, không hiểu phật 

pháp mà đã biết phật pháp là đáng tin, đáng học, thế thì càng mau nên 

quy y Tam Bảo. Ngƣời ta cho rằng bản thân chƣa đủ tƣ cách để làm 

tín đồ phật giáo càng cần phải quy y ngay từ bây giờ. Sau khi quy y, 

bất kể về phƣơng diện nào, về tâm thái, sinh hoạt hoặc tập quán v.v... 

đều có thiện hữu, có chƣ Phật Bồ Tát đến giúp đỡ cho bạn, gia hộ cho 

bạn, nếu là ngƣời ý chí bạc nhƣợc,tín tâm chẳng đủ mà quy y Tam 

Bảo thì sẽ đƣợc tăng cƣờng ý chí, tăng thêm tín tâm.   

 

 Bài đọc thêm: Sự xuật hiện của đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

trong thế giới loài ngƣời là một vinh hiển cho con ngƣời và cuộc đời. 

Ngài là kết tinh của muôn ngàn hƣơng hoa “Từ Bi: và “Trí Tuệ” là 

hiện thân của chân lý, một điềm lành cho tất cả chúng sanh trong tam 

thiên đại thiên thế giới.Nếu cõi đời không đau khổ tối tăm đức Phật đã 

không xuất hiện ở đời.Ngài ra đời vì mục đích trọng đại là “khai thị 

ngộ nhập Phật tri kiến ” cho chúng sanh, nên dù chúng ta có là phật tử 

hay không, thiết tƣởng cũng cần biết sơ lƣợc về lịch sử những diễn 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 179 

biến lớn của cuộc đời ngài là đức Phật Thích Ca Mâu Ni giáo chủ khai 

sáng đạo Phật./. 

   

 

                VỊ TRÍ NGƢỜI TẠI GIA TRONG PHẬT PHÁP . 

 Tại gia tức nam nữ cƣ sĩ phật tử. Ngƣời tại gia phải hiểu rõ vị trí 

cuả mình trong phật pháp để tránh ý nghĩ tự ti và vô trách nhiệm. 

Nghĩa là thấy mình thấp hèn có tu hành cũng chỉ đƣợc phƣớc báo thế 

gian không bao giờ nghĩ đến việc tu hành là để giải thoát để tiến đến 

giác ngộ, và trong Phật pháp tự coi mình là ngƣời đứng ngoài chỉ biết 

quy y theo thầy, không có trách nhiệm tồn vong của đạo pháp. 

 Trong Phật pháp tại gia cũng nhƣ xuất gia là tổ chức cố hữu do 

đức Phật quy định. Ngƣời tại gia có trách nhiệm giúp đỡ ngƣời xuất 

gia đủ điều kiện truyền bá và thực hành chánh pháp. 

 Nhƣ vậy ngƣời tại gia sống trong dục lạc mà vẫn thấy đƣợc vết 

đạo lý và nhờ có sự hộ trì của ngƣời tại gia nên Pháp bảo và Tăng bảo 

đƣợc trƣờng tồn. 

 Thành phần xuất gia hƣớng thiện, thẳng đến quả vị Phật Đà, là 

Tăng bảo trong Tam Bảo và hoằng dƣơng chánh pháp ở thế gian. 

 Tại gia thiệp thế, ngƣời có phát Bồ đề tâm làm xúc tác nhân đến 

ngƣời thế gian biết sống theo chánh pháp Phật, là ngƣời nhận nhiệm 

vụ “hộ pháp” là ngƣời tu Bồ Tát hạnh và sẽ thành quả vị Phật tƣơng 

lai. 

 Nhƣ vậy, vị trí ngƣời tại gia vẫn quan trọng là đã thấy đƣợc ánh 

sáng chân lý đạo pháp và là ngƣời giúp đỡ đắc lực cho Tăng bảo 

không thể thiếu( đó là theo giáo lý Nam Tông). Còn theo nhận thức 

giáo lý Bắc Tông thì ngƣời tại gia càng quan trọng hơn, xác nhận 

mình có khả năng giác ngộ không phải là tuỳ thuộc trong Phật giáo và 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 180 

phải hành động cùng với Tăng Bảo để bảo tồn duy trì ủng hộ chánh 

pháp trải rộng trong không gian và tồn tại với thời gian.-  Nói cách 

khác phật pháp có hai phần: “ căn bản” và “ hƣớng thƣợng”. 

 -Căn bản lấy Tam quy và ngũ giới để hoàn thành tƣ cách một 

ngƣời phật tử đối với gia đình và xã hội, dân tộc, chúng sanh. 

 - Hƣớng thƣợng từ phần căn bản lên giải thoát giác ngộ thành 

phật. 

 Vậy hai phần này toàn bộ là phật pháp, nếu thiếu phần căn bản 

thì phật pháp không thể tồn tại. Nên trƣớc hết phải chú ý nâng cao 

nhận thức phần căn bản và đại cƣơng phần căn bản sẽ trình bày sau.   

 

 

NGƢỜI  TẠI  GIA  LÀ  THẾ  NÀO  ? 

 Trƣớc hết ngƣời tại gia phải hiểu từ ngữ của mình và từ ngữ này 

nói lên lý tƣởng và cuộc sống của đời mình.  

 Tại gia tức không tách rời gia đình, không ngoài hình thức sinh 

hoạt của thế gian mà thực hiện phật pháp cơ bản ngay trong cuộc sống 

này. Nói nhƣ vậy chƣa phải đã gói trọn điều phải biết và phải làm của 

ngƣời tại gia. Nhƣng cũng có thể cho ta thấy đƣợc sự quan trọng của 

nó. 

 Chính hình thức sinh hoạt của ngƣời thế gian mới là vấn đề đức 

Phật chú ý, mà căn bản là con ngƣời. Sự sinh hoạt này đối với đức 

Phật chối bỏ hay ƣa thích không thành vấn đề. Điểm chính là sự sinh 

hoạt có thể hoá cải đƣợc, mà ngƣời tại gia trực tiếp hoá cải nó. 

 Hình thức sinh hoạt của con ngƣời theo phật giáo có hai chiều: 

 1) Xuôi chiều theo dục vọng và bản năng, không có tí gì lƣơng 

tâm và lƣơng tri, chính nó là nguyên nhân phá hoại sự sinh tồn của 

con ngƣời. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 181 

 2) Sống có ý thức, biết nghĩ hạnh phúc mình và nghĩ đến hạnh 

phúc chung của ngƣời khác. Đó chính là sự sinh hoạt đúng với nguyên 

lý của nó. 

 Sống theo chiều hƣớng thứ nhất, dầu có mang tên phật tử vào 

mình cũng vẫn là “ngƣời thế gian”. 

 Sống theo chiều hƣớng thứ hai, tức đem chánh pháp Phật áp 

dụng trong sự sinh hoạt đời ngƣời, sống nhƣ vậy là “ ngƣời tại gia”.  

Khi chấp nhận làm ngƣời tại gia trong hàng phật tử là đã làm một 

cuộc tái sinh cho đời mình, tức là bỏ sống theo dục vọng và bản năng, 

mà sống đời sống có lý tƣởng chân thật và  hữu ích.  

 Trong phật pháp, ngƣời tại gia không kể tuổi tác giai cấp hay 

nam nữ đều phải hiểu rõ đời mình, hiểu đƣợc lý tƣởng nào mình phải 

có và nhất là quyết chí sống theo lý tƣởng đó, đƣợc nhƣ vậy là ngƣời 

tại gia. Bởi vậy trong tổ chức ngƣời tại gia đức Phật không hạn chế 

tuổi tác, nam nữ, giai cấp hay chủng tộc mà chỉ quy định có hai phần: 

đàn ông gọi là Ƣu Bà Tắc, đàn bà gọi là Ƣu Bà Di. 

   

 Bài đọc thêm:      NHỮNG  ĐIỀU  TIẾN  BỘ  ĐẠO  ĐỨC 

 Đây là 10 điều tăng thêm, phát triển đức nghiệp cho ngƣời phật 

tử tại gia. Ngƣời tại gia phải chí tâm thọ trì: 

 1. Quy y Tăng rồi, thì Tăng vui mình vui, Tăng khổ mình khổ. 

 2. Thân và khẩu thanh tịnh. 

 3. Lấy đạo làm gốc, nghĩa là mỗi khi làm việc gì phải noi theo 

đạo lý làm điều  tối trọng hơn hết, không bao giờ quên. 

 4. Ƣa thích bố thí, tuỳ sức mình, nghĩa là có ít cho ít, có nhiều 

cho nhiều, không để lòng bỏn xẻn làm chủ. 

 5. Siêng năng trong việc học hỏi thấu rõ lý đạo của phật đã 

truyền dạy. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 182 

 6. Có chánh kiến, nghĩa là có trí tuệ thấy biết điều phải lẽ thật. 

 7. Tránh xa những ngƣời không có ý quyết định, không tin kẻ tà 

thuật, cho mình hoạ phƣớc, chỉ tin lý nhơn quả, làm lành đƣợc vui làm 

ác phải khổ. 

 8. Không quên Tam Bảo, dầu gặp nạn đến nơi hại mình cũng 

chẳng hề xu hƣớng theo kẻ khác mà kính họ làm thầy, bảo họ hơn 

Tam Bảo. 

 9.Mến sự đồng ý cùng nhau. 

 10. Tu hành chính chắn theo phật pháp.  

Những ngƣời phật tử tại gia hết lòng sống theo 10 điều ấy, thì 

mình mau có kết quả trong việc tu học, cũng là hạt giống lành gieo ở 

Niết Bàn. 

 

   

 

ĐỨC PHẬT VÔ THƯỢNG- GIÁO PHÁP CỦA PHẬT VÔ 

THƯỢNG, ĐƯỢC VINH DỰ LÀM PHẬT TỬ, HẢY TỎ RA 

MÌNH LÀ PHẬT TỬ, ĐỂ XỨNG ĐÁNG VỚI VINH DỰ ẤY. 

  

MỤC  ĐÍCH  NGƢỜI  TẠI  GIA. 

 - Không một lý tƣởng nào mà không có mục đích, và ngƣời theo 

lý tƣởng đó phải hiểu đƣợc mục đích của mình để hƣớng đến. 

 Vậy mục đích của ngƣời tại gia là thế nào?  

 Đại cƣơng mục đích của ngƣời tại gia “ HOÁ CẢI SỰ SINH HOẠT”, 

sinh hoạt bản thân, gia đình và xã hội. Những sự sinh hoạt của con 

ngƣời nhƣ thế nào mà phải hoá cải? 

 Theo chánh pháp phật, ngƣời tại gia cần nhận chân sự thật đời 

ngƣời là khổ, khổ vì không nhận biết đƣợc mọi sự vật đều vô thƣờng, 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 183 

nghĩa là tinh thần và vật chất luôn luôn thay đổi, đi mãi không bao giờ 

ngừng lại trong tích tắc. Mọi sự vật đã ở vào trạng thái vô thƣờng đổi 

thay, thì không có bản ngã độc lập tự tồn. Nhƣng thực tế không giờ 

phút nào con ngƣời sống đƣợc với lẽ vô thƣờng, mà chỉ sống bằng bản 

ngã thƣờng trực. 

 Để phục vụ cho bản ngã, nên tham lam, giận dữ và si mê nổi lên. 

Nó là ba yếu tố căn bản của sanh, già, bệnh, chết, ân ái xa lìa, oán thù 

gặp gỡ, mong cầu không thoả mãn v.v... làm cho ta khổ. 

 Theo nhận thức chung trƣớc thực trạng khổ đau của con  ngƣời 

có hai khuynh hƣớng: 

 1.Khuynh hƣớng thứ nhất, cho rằng: đời ngƣời khổ do thần linh 

quở phạt, do số mệnh đặt định hoặc do trời đất an bày ... 

 2. Khuynh hƣớng thứ hai, cho rằng: do thiếu thốn về vật chất, vì 

con ngƣời phân chia nhau không đồng đều và thiếu văn minh khoa 

học.... 

 Theo phật pháp ngƣời tại gia hiểu đƣợc nguyên nhân thực trạng 

này không trao quyền cho thần linh, hay đổ lỗi cho vật chất văn minh. 

 Ngƣời tại gia xác nhận rằng: khổ đau hay an vui của con ngƣời 

đều do con ngƣời tạo ra, khổ não của con ngƣời do hành động sai trái 

của con ngƣời mà có, cƣớp bóc, giết hại oán hận, trả thù ... nếu không 

phải con ngƣời thì ai nữa. 

 Vậy những gì con ngƣời với con ngƣời đã gây ra, thì cũng chỉ 

con ngƣời mới diệt sạch. Hiểu đƣợc nhƣ thế tức tự mình xác nhận 

cuộc sống khổ đau là do hành vi tội lỗi.Tội lỗi con ngƣời tạo ra thì con 

ngƣời có thể bỏ đi, thay thế bằng hành động đạo đức chân thật mà loài 

ngƣời mong muốn. 

 Nói gọn, hoá cải đời sống bằng cách loại bỏ nguyên nhân tạo ra 

khổ não. Đó là mục đích mà ngƣời tại gia đeo đuổi, làm cho đời sống 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 184 

con ngƣời đƣợc hạnh phúc an lạc. Đồng thời, chiều cao của mục đích, 

làm cho đời sống giác ngộ, giải thoát, tiến lên vô thƣợng giác. 

   

 

NGƢỜI  TẠI  GIA  HIỂU  ĐỨC  PHẬT 

 Trong các tôn giáo, ngƣời tín đồ chỉ biết tin vào đấng giáo chủ, 

tuyệt đối không đƣợc tìm hiểu gì về đấng ấy, ngƣời tin đồ nhƣ vậy 

đƣợc gọi là thuần thành bậc nhất. Trái lại trong phật pháp, ngƣời tại 

gia phải hiểu rõ đức Phật, mới có thể bƣớc theo dấu chân Ngài trên 

đƣờng giác ngộ ý niệm làm tín đồ đức Phật, trƣớc hết phải nhận chân 

rằng, Ngài là Phật đã thành, chúng ta là Phật sẽ thành. Lời nói này có 

táo bạo quá đang không?- Không, đây là lời tuyên bố của Phật tại cội 

Bồ Đề sau giờ thành đạo: “Lạ thay hết thảy chúng sanh đều có khả 

năng giác ngộ ”, chúng ta cũng có khả năng đó, ta có thể phát huy đến 

chỗ tròn đầy nhƣ thật. 

 Vậy, ngƣời tại gia phải hiểu đức Phật là bậc đạo sƣ, là cha lành 

của muôn loài. Ngài không phải là chúa tể sinh muôn loài vạn vật, và 

không bao giờ coi địa vị phật của mình loài ngƣời không thể đạt đƣợc. 

Hiểu đức Phật nhƣ vậy, là để tôn thờ Ngài cho đúng : làm gƣơng mẫu 

tối cao, làm mục đích tối hậu trong việc tu học và phục vụ đạo của đời 

mình. 

   

 

ĐẠI CƢƠNG LỊCH SỬ ĐỨC PHẬT THÍCH CA NHƢ SAU 

      Ngài  giáng sinh năm 624 trƣớc Tây lịch, tại nƣớc Ca Tỳ La, ở 

miền Bắc xứ Ân Độ, dƣới chân núi Hy Mã Lạp nay thuộc lãnh thổ 

nứơc Nepal. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 185 

      Khi mới sinh ra Ngài tên  Tất Đạt Đa, phụ vƣơng Ngài là Tịnh 

Phạn, vua thành Ca Tỳ La. Mẫu hậu Ngài là Ma Gia phu nhân, Ngài 

thuộc giòng họ Cù Đàm nên đời thƣờng gọi Ngài là Tất Đạt Đa Cù 

Đàm . 

     Ngài xuất gia 29 tuổi, tu khổ hạnh 6 năm, thành đạo lúc 35 tuổi, 

thuyết pháp độ sanh 45 năm, nhập Niết bàn lúc 80 tuổi, tức trƣớc Tây 

lịch 544 năm tại rừng Ta La Song Thọ, gần thành Câu Thi Na . 

    Lúc nhỏ Ngài  đã đủ tài năng trí thức và đức hạnh. Nhiệm vụ đối 

với gia đình và dân tộc Ngài không thiếu. Điều cần nhấn mạnh là đau 

cái đau của mọi ngƣời và cƣời cái cƣời của mọi ngƣời, nên Ngài đã 

khuếch đại nhiệm vụ mãnh liệt nhận lấy trách nhiệm giải phóng con 

ngƣời. Đó là lý do xuất gia tu tập mà Ngài đã thành công . 

      Nhƣng đức Phật Thích Ca có những đặc tính gì và bằng cách nào 

để đạt đến thành công ? Trong kinh nói : Một đức Phật phải có ba điều 

: 

     1- Đoạn đức : Tức là ngƣời đã diệt hết những động lực tiềm tàng 

của tham, sân, si ba thứ độc căn bản gây ra tham tàn, giết hại và manh 

động . 

    2- Trí đức : Tức là ngƣời đã giác ngộ tận cùng tất cả hiện tƣợng 

riêng rẽ và các đặc tính tƣơng quan của vạn hữu, không mặt nào 

không chứng ngộ, nghĩa là thể nghiệm  đƣợc tính chất của vạn hữu, 

biết rõ biến thái của hiện tƣợng và hoạt dụng đƣợc năng lực của các 

pháp . 

     3- Ân đức : Tức cứu độ bình đẳng và cùng khắp tất cả chúng sanh, 

nghĩa là “ làm cho chúng sanh chuyển mê khai ngộ, bỏ ác làm lành, 

hết khổ đƣợc vui ” . 

     Do ba đức tính nầy, cấu tạo thành một đức Phật, tức khả năng giác 

ngộ mà ai cũng sẳn có. Nhƣng để phát huy trọn vẹn ba đức tính ấy nói 

trên phải có các năng lực : Dũng , Trí  và Bi . 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 186 

    1- Dũng : Là năng lực thực hiện đoạn đức, tức phải có ý chí dũng 

mãnh quyết liệt, mới thực hiện đƣợc trọn vẹn phần đoạn đức. 

     2- Trí : Năng lực thực hiện Trí đức, tức xử dụng trí tuệ cao tột 

vƣợt ngoài trí tuệ bình thƣờng để đoạn trừ các thứ xấu ác. Đồng thời 

lợi lạc chúng sanh, nghĩa là biểu hiện cụ thể phần trí đức. 

     3- Bi :  Năng lực thực hiện ân đức, tức ứng dụng lòng từ bi rộng 

lớn bình đẳng thuyết pháp độ sanh. Công hạnh này vƣợt ngoài nhân 

ngã. Đây là hiện thật của phần ân đức . 

      Bi, Trí , Dũng là ba hành động cụ thể của Phật tánh đƣợc biểu 

hiện bên ngoài. Đức Phật đã phát huy đầy đủ tận cùng Bi, Trí, Dũng 

nên Ngài đạt đến quả vị Phật Đà. Chúng ta hàng tại gia vốn có Phật 

tánh quyết chí phát huy tánh đó để đạt đến quả vị nhƣ phật. 

     Nhƣng ngƣời tại gia thực hiện việc mong cầu Phật quả trong bƣớc 

đầu tiên bằng cách nào ? . Công cuộc thực hiện đầu tiên là nhắm vào 

sự hoá cải nhân cách, gia đình và xã hội của mình, nhƣ trong mục đích 

ngƣời tại gia đã xác định. 

    Đây là cơ bản địa vị Phật Đà, cơ bản này mà thiếu, là thiếu tất cả ./.  

 

   

   Bài đọc thêm : Đức Phật là ngƣời hƣớng đạo, Ngài chỉ cho ta con 

đƣờng giải thoát. Không có một công thức nào bí hiểm hay kỳ dị nào 

giúp ta thoát khổ. Mỗi một chúng ta phải tự thanh lọc tâm vì những 

luyến ái trong tâm đã làm cho ta đau khổ. 

       Trí tuệ là một sự hiểu biết không thể dùng lời để diển đạt, là một 

loại trực giác có đƣợc qua kinh nghiệm thực hành . Không phải là sản 

phẩm của tƣ tƣởng hay quan niệm . Nó là liễu ngộ tức thời chân tƣớng 

của sự vật Vô thƣờng, Khổ và Vô ngã . 

   

 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 187 

 

ĐẠI  CƢƠNG  GIÁO  LÝ  CỦA  NGƢỜI  TẠI  GIA 

      Nhƣ bài trƣớc đã nói, toàn bộ Phật pháp có hai phần : phần căn 

bản và phần hƣớng thƣợng. Hai phần nầy là đại cƣơng toàn bộ giáo lý 

mà ngƣời tại gia cần phải hiểu : 

    1- Phần căn bản : Nội dung là ba quy y và năm giới cấm, vì hai lẽ 

mà gọi là căn bản : 

     a- Cơ bản sự tu hành cũng nhƣ mục tiêu mà Phật pháp nhắm vào 

đầu tiên là “ đối tƣợng con ngƣời ”. Bởi con ngƣời chƣa đƣợc đổi mới 

thì không thể làm đƣợc những  việc hữu ích lợi tha, chƣa nói đến sự tu 

hành. Chính ba quy y và năm giới cấm chú trọng vào căn bản này . 

     b- Nguyên lý sự tu hành đƣợc thiết lập trên “ Nghiệp quả  . Nghiệp 

nhân và quả báo, xác nhận cuộc sống của con ngƣời do chính hành vi 

của con ngƣời tác động. Nên muốn hoá cải đời sống, thì căn bản phải 

hoá cải hành vi và động lực của hành vi là tâm lý . 

    Tóm lại, vì hai lẽ nêu trên phần nầy gọi là căn bản, mà còn gọi là “ 

Nhân thừa ”( chánh pháp Phật chú trọng con ngƣời ). Riêng phần 

hƣớng thƣợng có dịp sẽ nói đến. 

 

     

Ý  NGHĨA  TAM  QUY  VÀ  NGŨ  GIỚI 

 

    Phần  căn bản là phần chính yếu của ngƣời tại gia, vì nguyên lý của 

nó là hoá cải hình thức sinh hoạt con ngƣời, bằng cách hoá cải hành 

động, Tam quy và ngũ giới là phƣơng pháp để thực hiện việc đó . 

                       Đại cƣơng ý nghĩa Tam quy và Ngũ giới 

    - Một bên quy định  tín ngƣỡng minh chánh, một bên quy định hành 

động hợp lý. Con ngƣời là căn bản, nếu muốn hoá cải gia đình và xã 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 188 

hội thì phải hoá cải con ngƣời. Nhƣng con ngƣời xấu là do hành động 

xấu, hành động con ngƣời xấu là do tâm lý xấu, phƣơng thức đổi bỏ 

tâm lý xấu con ngƣời là Tam quy và phƣơng thức hoá cải hành động 

con ngƣời là ngũ giới . 

   Căn bản tín ngƣỡng minh chánh theo Tam quy thiết lập trên sự thực 

hiển nhiên ; Con ngƣời và chỉ có con ngƣời mới có thể đổi mới đời 

mình. Nhận thức nhƣ vậy mới gọi là đức tự tín trong đạo Phật. Do đức 

tự tín này, con ngƣời tự thấy mình phải hoá cải theo con đƣờng chánh, 

nhƣ thế là quy y pháp, theo ngƣời thiết lập con đƣờng chánh là quy y 

Phật và theo ngƣời hƣớng dẫn đƣờng chánh là quy y Tăng. Phật, Pháp, 

Tăng là ba ngôi vô thƣợng. Ngƣời tại gia vì muốn đổi mới đời mình, 

nên quay lại nƣơng gởi vào đó, mà gọi là Tam quy. 

   Khi đã nguyện bỏ đƣờng tà quay về nẽo chánh, quy định cho tâm trí 

cách tín ngƣỡng tam quy nhƣ vậy, tự nhiên thấy mình phải tôn trọng 

sự sống, tôn trọng tài sản, tôn trọng sự trinh sạch và giữ đức thành 

thật, giữ tánh sáng suốt của mình. Đó là ý nghĩa của ngũ giới .Cho nên 

ngũ giới là phƣơng pháp đổi mới con ngƣời, đào tạo một nhân cách 

xứng đáng làm ngƣời. Đồng thời, ngũ giới cũng là luật lệ bảo vệ hạnh 

phúc giữa ngƣời với ngƣời. 

 Nói hẹp, con ngƣời có hành động giết chóc, bóc lột, gian dâm, 

dối trá và say sƣa thì không còn nhân cách con ngƣời nữa. Nói rộng 

một giải pháp hoà bình mà đem chiến tranh để loại bỏ chiến tranh thì 

sự phá hoại đảo điên và bạo động nổi lên, không còn gọi là hoà bình. 

ý nghĩa tam quy và ngũ giới đại loại nhƣ vậy, ngƣời tại gia cũng 

đủ thấy nó cần thiết đến mực nào. 

   

 KHUYÊN TU:   Chẳng biết kết duyên lành,  đạo diệu thâm 

        Lửa danh lợi đốt,  khổ thăng trầm. 

        Đâu hay nhà, ruộng, cùng tiền của 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 189 

        Tạm mƣợn ngƣời coi ít chục năm. 

     

TRÁCH  NHIỆM  NGƢỜI  PHẬT  TỬ TẠI  GIA 

 1- Phần đông Phật tử quy y Tam Bảo nhƣng chƣa ý thức đƣợc  

nhiệm vụ của mình phải làm gì đối với mình, đối với mọi ngƣời, đối 

với đạo. Hoặc có ít ngƣời ý thức lại là ý thức sai lầm, mình lầm rồi 

hƣớng dẫn kẻ khác cùng theo con đƣờng lầm của mình. Vì thế Phật 

giáo tín đồ số lƣợng đông, phẩm phần lại quá ít. 

 Hy vọng sự bổ túc những khuyết điểm của Phật tử tại gia để đến 

trong mọi gia đình Phật tử những hình ảnh đẹp đẽ của Phật giáo. 

Hƣớng dẫn Phật tử lối đi cần thiết trong hiện tại: - Thấy đạo, hiểu đạo 

đúng, tránh tệ đoan quy y cầu độ rổi  lúc lâm chung, -  mà là Phật tử 

chân thành chánh tín. 

 2- Phật tử tại gia là ngƣời con Phật đem giáo lý Phật áp dụng cho 

bản thân và gia đình sinh hoạt theo đƣờng lối Phật giáo. Trách nhiệm 

và công vụ của Phật tử là hoán cải nhân gian trở thành một xã hội Phật 

giáo thuần tuý. Mục đích chuyển hoá Ta Bà thành cực lạc thanh 

lƣơng. Sự phổ biến Phật giáo khắp mọi tầng lớp quần chúng đều do 

Phật tử thực hiện. 

Quan niệm chung xƣa nay,  nói đến trách nhiệm truyền bá Phật 

giáo đều công nhận do Tăng già đảm nhiệm, - hoặc cả hai đều gánh 

vác. -Sự truyền bá Phật giáo linh động và hữu hiệu là do Phật tử tại 

gia thực hiện.Vì sao, vì những cái hay cái đẹp của Phật giáo sẽ thâm 

nhiễm từ gia đình này đến gia đình khác , bắt nguồn từ ngƣời Phật tử, 

dần dần nhân gian biến thành tịnh độ, còn nếp sống của ngƣời xuất gia 

cao siêu và cách biệt không ảnh hƣởng . Vì vậy, Phật tử tại gia có 

trách nhiệm làm linh động và sống dậy tinh thần Phật giáo qua nếp 

sống cá nhân và gia đình. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 190 

    Thƣờng phật tử quan niệm sai; Nói đến phật sự là họ nghỉ đinh ninh 

là cúng chùa, xây dựng chùa, trai tăng, cầu nguyện, công quả v.v. . 

.mà lãng quên yếu tố căn bản là : “ LÀM SỐNG DẬY LỜI  PHẬT DẠY ” - 

Phật giáo chỉ là lý thuyết suông thì không ích lợi gì cho quần chúng. 

Nếu căn cứ vào sự cầu nguyện, cúng chùa đƣợc phƣớc thì huyền diệu 

và xa xôi quá không thể nhận tới đƣợc. Khó thấy khó tin, vì thế phật 

tử tại gia phải cố gắng thực hiện lấy gia đình, bản thân mình làm cứ 

điểm lợi ích thiết thực để trả lời sự nghi ngờ và sự phê bình của quần 

chúng . 

      Một vị Tăng giảng hạnh từ bi, nhẫn nhục v.v. . mọi ngƣời sẽ cho là 

một mớ lý thuyết khô khan không thể thực hiện đƣợc . . .Phật giáo hữu 

ích hay vô ích chính do sự thực hiện hay không của hàng Phật tử tại 

gia . 

     Tu tập : Muốn cho quần chúng thấy đƣợc cái hay cái đẹp của phật 

giáo, ngƣời phật tử trƣớc lấy giáo lý điêu luyện cá nhân mình, bản 

thân mình là phản ảnh trung thành của phật giáo. Sự kiện đầu tiên là 

Tam quy và ngũ giới. - Quy y là đặt cho mình một lý tƣởng, vạch cho 

mình một lối đi. Phật là mục tiêu, Tăng là ngƣời hƣớng dẫn đi đúng 

mục tiêu đã nhắm, Pháp là đƣờng lối tiến đến mục tiêu. Cho nên quy y 

là định hƣớng, vì thế ngƣời phật tử đã quy y rồi thì không còn cái khổ 

phiêu bạc linh đinh vô lý tƣởng. 

    - Năm giới cấm là phần thiện, tự lợi lợi tha. - năm giới giữ trọn là 

nhân cách của con ngƣời đƣợc đầy đủ - xã hội bị đồi truỵ là do không 

thực hiện 5 giới nầy. - Ngƣời phật tử tôn trọng mạng sống, tài sản, lễ 

nghi, tín nhiệm, tránh nơi ăn chơi rƣợu chè cờ bạc . . . 

      Ngoài ra phật tử còn phải học 5 hạnh căn bản của phật dạy, áp 

dụng 5 hạnh vào đời sống thực tế để tạo cho mình nếp sống đẹp đẽ và 

đem lại sự an lạc. 5 hạnh là Từ bi, Hỷ xả, Tinh tấn  và Trí huệ . 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 191 

      Từ Bi : Ngƣời phật tử thể hiện lòng thƣơng chân thành trong hành 

động và ngôn ngữ, chia vui sớt khổ cho nhau không kể thân sơ. Tại 

gia đối tƣợng thực hiện lòng thƣơng là cha mẹ, anh em bà con quyến 

thuộc, thứ đến là những ngƣời cùng làng cùng xóm . .. Tình thƣơng 

chân thành là sợi dây luôn luôn siết chặt mọi ngƣời thành một khối, 

thiếu nó gia đình rời rạc. Chỉ có chiếc gàu tình thƣơng chân thật mới 

tát vơi dòng sông đau khổ . 

     Nhẫn nhục : Đã thƣơng nhau thì phải hoà thuận nhịn nhƣờng, nhất 

là đối với cha mẹ anh em, không to tiếng nặng lời, trong những nổi 

hàm oan bực tức , không để cơn giận nổi lên rồi tình cốt nhục chia lìa, 

nhịn ngƣời ngoài dễ hơn nhịn ngƣời trong gia đình. Nhẫn nhịn có ba 

cấp bực: Trên , dƣới và ngang mình. Nhẫn nhịn bậc thấp là đối với 

bực quyền thế bề trên. Nhẫn nhục bậc trung là nhẫn với những ngƣời 

ngang mình. Nhẫn bậc thƣợng là nhẫn với những kẻ dƣới mình . 

     Hỷ xả : Đã nhẫn nhịn đƣợc còn cần phải có hỷ xả mới thật sự đem 

lại sự an lạc thiết thực, nghĩa là khi đã nhẫn nhịn rồi mà trong lòng 

không ôm ấp buồn phiền trong tâm. Nhịn đƣợc cơn giận nhƣng trong 

lòng còn cƣu mang uất hận, thì chƣa đƣợc, cần phải vui vẻ tha thứ, 

đƣợc nhƣ vậy mới có sự vui vẻ an lạc. -Tuy nhiên cần phải nhắc nhở 

cho nhau những điều sai quấy . 

    Tinh tấn : Chuyên cần tinh tấn là sự tất yếu của ngƣời hƣớng 

thƣợng. Ngƣời Phật tử sống trong trần tục cho nên luôn luôn cầu tiến. 

Phật tử chuyên cần chuyển hoá tâm niệm, hành động ngôn ngữ của 

mình trở nên tốt đẹp. Tập quán xấu xa lâu đời trong ngƣời không thể 

nhất thời sửa đổi đƣợc cho nên phải chuyên cần. Phật tử còn phải 

chuyên cần trên công việc tại gia, làm tròn bổn phận trong gia đình, 

nếu để vợ con thiếu hụt thì lý thuyết trở thành chất liệu chua cay khiến 

vợ con chán sợ .- Chuyên cần chuyển hoá mọi ngƣời trong gia đình 

chung thờ một lý tƣởng, theo một chiều hƣớng vƣơn lên. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 192 

    Trí tuệ : Đạo Phật chú trọng phần trí tuệ, có trí tuệ con ngƣời mới 

khỏi lạc lầm đau khổ, làm việc lành mà thiếu trí tuệ thì việc lành ấy 

chƣa đƣợc toàn vẹn ( Làm việc lành không có trí có thể biến việc lành 

trở thành ác; Ví dụ, biết thƣơng ngƣời chết đuối nhƣng ta không biết 

bơi, không những ta không cứu họ đƣợc mà ta cũng luỵ với họ nữa . 

Hoặc giả thấy ngƣời đau bịnh, ta thƣơng đem thuốc cho uống, nhƣng 

không biết bệnh lý của họ, và không biết liều lƣợng phải cho uống bao 

nhiêu thuốc, ta cho uống nhiều thuốc, quá liều lƣợng, ta tƣởng rằng 

càng nhiều thuốc càng mau hết bịnh, nhƣng trái lại đã không hết bịnh 

mà con bệnh dễ đƣa đến tử vong, thế thì không phải thiện trở nên ác 

đó ƣ ! ). Vã lại cái thiện trong phật giáo đƣợc gọi là thiện, ngƣời hành 

thiện phải có cái tâm “ vô duyên từ ” trong công việc làm thiện thì mới 

thật sự là thiện. Có nghĩa rằng làm thiện với cái Tâm “ vô ngã ” thì 

mới đúng nghĩa của cái thiện Phật giáo . Là phật tử thiếu trí tuệ thì 

không thể thành ngƣời phật tử chân chánh. - Muốn có trí tuệ phật tử 

phải phá bỏ những sai lầm mê tín dị đoan “ Hữu tâm vô tƣớng, tƣớng 

tự tâm sanh . Hữu tƣớng vô tâm, tƣớng tùng tâm diệt ” Nghĩa là : Có 

tâm không tƣớng, tƣớng từ tâm sanh . Và có tƣớng mà không có tâm, 

thì tƣớng từ tâm diệt .Tức là  không có tƣớng tốt mà có tâm tốt, thì từ 

cái tâm tốt đó sẽ sanh ra tƣớng tốt (mọi việc lành ). Ngƣợc lại có 

tƣớng tốt mà không có tâm tốt ( tâm ác độc ) thì từ cái tâm xấu ấy sẽ 

làm mất đi tƣớng tốt . 

        Để khai thông trí tuệ phật tử phải học kinh điển Phật giáo, thấu 

hiểu giáo lý nhân quả. Khi đã có trí tuệ sẽ đem đến lợi ích nhƣ sau : 1- 

Can đảm : không oán trách trong mọi tình huống, 2- Dũng tiến tu 

thiện, 3- Cẩn thận khi sắp làm sắp nói , 4- Không ỷ lại, 5- Không kiêu 

căng, 6- Không ích kỷ, 7 Không chán ghét, 8- Tích cực lợi tha, 9- 

Không khổ đau khi vô thƣờng đến, 10- Ngƣời Phật tử vững lòng tin 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 193 

nơi phật pháp thì trong đời sống lúc ngủ đƣợc yên vui, thức đƣợc yên 

vui, sống yên vui, sau khi chết đƣợc thanh nhàn . 

     Tụng niệm :  Ngoài những phƣơng pháp tu học ở trên, còn có 

phƣơng pháp tụng niệm mà mọi ngƣời phật tử không thể không thực 

hiện trong đời sống tu tập của mình. Phƣơng pháp tụng niệm có công 

năng thêm sức mạnh cho sự cải hối bản thân. Ngƣời Phật tử trọn ngày 

lăn lộn với cuộc sống nơi trần tục, mỗi ngày dành chút thời gian cho 

thời khoá tụng niệm. Tụng niệm sẽ có năng lực chuyển hoá ba nghiệp 

nơi thân khẩu ý đƣợc thanh tịnh. - Giờ phút tịnh niệm giúp cho chúng 

ta vững lòng tin, quên đi mọi buồn phiền gian khổ nơi cõi đời nầy . 

   

Phật pháp cơ bản, biên soạn 10-9 năm Bính tý (1996 ) Tam Bảo Tự 

Đại Đức Thích Thiện Phƣơng - trình bày và hƣớng dẫn 

 

Bài đọc thêm :  Địa vị Phật giáo không áp đặt bằng thế lực, cho nên 

địa vị Phật giáo không bị không gian và thời gian ngăn cách chƣớng 

ngại, phai lạt, và chính nó đã nằm ngay trong tâm địa của mỗi ngƣời. 

Mỗi ngƣời và mọi ngƣời tự bảo vệ tự dồi mài, tự bồi dƣỡng, trân trọng 

và phát triển, và tự mình đặt nó cho đúng chổ đứng của địa vị giác 

ngộ, đặt sai tức tự mình hạ thấp giá trị của tự chính mình. 

          Tƣ tƣởng Phật giáo chứa đựng tinh thần cải tiến cách mạng tiến 

bộ, với đặc tính dung hoà mọi tầng lớp nhân dân. Từ bi trong Phật 

giáo không phải là cầu an, rụt rè làm ngơ, yếu hèn tiêu cực. Trí tuệ 

trong đạo Phật không phải là thứ hiểu biết khôn ngoan xảo quyệt, lừa 

đảo, tráo trở. Hùng dũng trong đạo Phật không phải bằng sức mạnh vũ 

lực táo bạo, dùng để ỷ thế.  BI , TRÍ , DŨNG  trong phật giáo phải là thứ 

thần dƣợc danh y tuỳ theo bịnh mà cho thuốc. Dù là thần dƣợc linh 

thiêng nếu sa rớt vào tà sƣ ác quỷ, thần dƣợc ấy không những sẽ trở 

thành vô hiệu quả mà càng tác hại thân nữa là khác . 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 194 

                                **       **    ** 

   Đức Khổng Tử nói : “ Tri chi bất nhƣ hiếu chi , Hiếu chi bất nhƣ 

lạc chi ”. 

              Nghĩa là : Biết đạo chưa bằng yêu đạo,  Yêu đạo chưa bèn vui 

đạo  

                              “  Thế gian vô nan sự , duy do tâm bất chuyên ” 

    Nghĩa là : ở đời không có việc gì khó, duy tại do tâm không chuyên 

cần mà thôi ! 

   

 

NHIỆM  VỤ  HỘ  PHÁP  CỦA  NGƢỜI  TẠI  GIA 

    Phần dẫn nhập : Con ngƣời là căn bản của gia đình và xã hội loài 

ngƣời. Tất cả mọi vấn đề đều do con ngƣời phát sanh và đều phát sanh 

vì con ngƣời. Bởi vậy muốn đổi mới tất cả, căn bản là con ngƣời 

không thể không tự đổi mới trƣớc hết bằng phật pháp. Đó là một kết 

luận, kết luận đó làm một lý do chắc chắn chứng minh kết luận. Nhƣ 

vậy con ngƣời tuyệt đối phải có trong gia đình và xã hội loài ngƣời, 

với con ngƣời ấy, Phật pháp tuyệt đối phải có và phải đƣợc bảo vệ.  

Vấn đề hộ pháp đƣợc nêu lên trong trƣờng hợp này. Nó là vấn đề tự 

lợi, lợi tha mà muốn sống có ý nghĩa và muốn phổ biến ý nghĩa ấy 

trong mọi tầng lớp và mọi thế hệ, bổn phận chúng ta buộc chúng ta 

phải có . 

     Muốn hộ pháp, duy trì phật pháp thì ngƣời Phật tử tại gia phải làm 

gì ? 

   1- Phải áp dụng phật pháp vào trong đời sống của mình : 

    Đó  là công việc căn bản. Vì phật pháp có tồn tại không, không phải 

còn ở ngoài chúng ta, mà nó ở chính trong con ngƣời của mình. Đó là 

chƣa kể rằng muốn duy trì phật pháp thì phải phổ biến ra cho mọi tầng 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 195 

lớp và cho tất cả thế hệ mai sau, mà muốn vậy thì vấn đề “ phải làm 

để gương mẫu  , là một nguyên tắc không thể thiếu đƣợc, cái thành 

kiến quái gở cho rằng  “ tôi phải hy sinh tự lợi của tôi cho sự lợi tha ” 

cũng sẽ phải tan ra vì nguyên tắc này,  bởi vì không có sự lợi tha nào 

đúng nghĩa từ ngữ ấy mà thiếu tự lợi, tức sự tự áp dụng phật pháp 

trƣớc hết, hay đối lại, cũng chẳng có một sự tự lợi nào đúng nghĩa của 

danh từ ấy mà không vì mục đích lợi tha, tức vì lợi ích chung mà áp 

dụng phật pháp . 

    2- Phải luôn luôn tỏ ra mình là ngƣời phật tử  : 

     Thật  là một lỗi lầm đáng chê trách khi một ngƣời sống trong Phật 

pháp vô thƣợng mà không thẳng thắng bộc lộ ra. Họ bảo nhƣ thế để 

mọi ngƣời thấy mình không cố chấp tín ngƣỡng của mình, nhƣng họ 

có biết đâu rằng cố chấp là một việc mà thành thực là một việc khác. 

Không thành thực bộc lộ tƣ cách phật tử của mình ra thì làm sao cảm 

hoá đƣợc ngƣời khác. Họ lại còn đi hợp tác với ngoại đạo tà ma. Họ 

bảo để tỏ tƣ cách quảng đại của phật tử nhƣng lời ấy chỉ là che đậy 

những lý do lấy đạo làm bàn đạp cho lợi lộc cá nhân của mình mà 

thôi, chứ phật tử sao lại đi hợp tác với ngoại đạo ? Nhƣ thế Tam quy 

mà họ đã thọ làm sao còn đƣợc ? Họ lại càng ngây ngô mà trở lại công 

kích trong nhà không biết tổ chức, trong khi đó họ đem năng lực đáng 

lý họ phải góp công việc tổ chức Phật giáo, mà hợp tác với tổ chức 

khác. Bởi vậy, khi đã xác nhận phật pháp là vô thƣợng và chỉ hoạt 

động cho phật pháp mà thôi, mới là công cuộc hữu ích cho con ngƣời 

đúng với cái nghĩa của danh từ ấy, thì phải luôn luôn tỏ ra mình là 

phật tử trong tất cả mọi trƣờng hợp. 

   a-/ Thƣờng nghĩ đến phật pháp, kính trọng thân mến mọi ngƣời . 

   b-/ Thƣờng phải ăn chay, mỗi tháng đi chùa 4 ngày, dầu gặp tiệc 

tùng hay lý do sinh sống cũng không đƣợc tạm bỏ . 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 196 

   c-/ Góp của góp sức vào trong các tổ chức của phật pháp để làm 

những công việc hữu ích . 

   d-/ Khƣớc từ thực sự những sự hợp tác với ngoại đạo tà ma và từ bỏ 

những cử chỉ rụt rè, thái độ chạy trốn và thụ động. 

   Mọi ngƣời tại gia phải nhớ rằng; Xã hội nào, tôn giáo nào, đoàn thể 

nào ngƣời ta cũng dung chứa và cảm mến những ngƣời thành thực 

trong đoàn thể của mình. Trái lại không ai mà không khinh bỉ và nghi 

kỵ những kẻ kém thành thực, phải nhớ nhƣ vậy để mà từ bỏ đi những 

ý nghĩ vẫn vơ về những sự nguy hiểm tƣơng tự. Tóm lại tỏ ra mình là 

phật tử, chính là duy trì phật pháp rồi đó. Ngƣợc lại, sự tỏ ra đó thiếu 

đi thì ý thức phật tử đã không còn nữa, mà ý thức này không thì luôn 

theo đó, tất cả những gì của phật tử phải có họ sẽ quên mất hết . 

    3- Phải có tinh thần chịu trách nhiệm và từ bỏ sự tự ty mặc cảm 

: 

    Tự ty mặc cảm là tự nghĩ mình thấp kém tuỳ thuộc chứ không phải 

chủ động. Nhƣng trái lại, thực tế chứng tỏ sự duy trì phật pháp trong 

gia đình và xã hội, ngƣời tại gia là ngƣời chủ động mà là lại chủ động 

trực tiếp. Bởi vậy, phật pháp còn hay không, còn trong gia đình và xã 

hội là trách nhiệm trực tiếp của ngƣời tại gia. Thực tế này nó kêu gọi 

ngƣời tại gia hảy bỏ thành kiến cho rằng phật pháp quan trọng ở các 

chƣ Tăng chƣ Ni, và bắt buộc ngƣời tại gia phải có tinh thần chịu 

trách nhiệm. Cái trách nhiệm duy trì phật pháp để hoá cải bản thân, 

hoá cải gia đình, và xã hội. Cái trách nhiệm ấy, cũng không riêng gì 

đối với phật pháp, vì sự hoá cải cần phải có, nên mọi tầng lớp, mọi thế 

hệ đòi hỏi ngƣời tại gia cái tinh thần trách nhiệm ấy . 

   4-/ Phải hành động tích cực và thực tế : 

      Vấn đề hộ pháp quan trọng và hợp lý nhƣ vậy nó bắt buộc ngƣời 

tại gia phải có những hoạt động tích cực, thực tế, một cách tế nhị, phải 

chống trả với mọi mƣu mô ở bên ngoài và mọi xu hƣớng ở bên trong, 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 197 

nếu những mƣu mô và xu hƣớng ấy không làm hại phật pháp trong 

hiện tại cũng sẽ làm hại về sau, và tự mình, mình phải thắng những gì 

ở mình mà chính nó có thể lôi kéo mình vào những hành động phản 

bội phật pháp, phải tự giác mãnh liệt và đừng loà mắt vì mối lợi nhãn 

tiền hay lo sợ vu vơ cái hại trong tƣ tƣởng, phải chống trả với những 

gì mà mình biết không trực tiếp cùng gián tiếp, không ngày nay cũng 

ngày mai, không có thiện ý với sự sinh tồn của phật pháp . 

     Tất cả những lý lẽ trên này nó thiết tha kêu gọi sự hoạt động tận 

lực của chúng ta, to từ việc bỏ tánh mạng nhỏ đến việc bỏ ra từng 

đồng xu, tất cả tiềm lực nào mình có, mình không từ. Do ý thức này, 

ngƣời tại gia hãy bỏ cái thành kiến hiện giờ vẫn còn vƣớng trong tƣ 

tƣởng một số đông, rằng việc đạo phải có tài năng và có sức. Nhƣng 

cái tài hƣởng ứng cũng cần thiết nhƣ cái tài hƣớng đạo, cái sức tuỳ hỷ 

lại cần hơn cái sức đồ sộ, bởi vì một bên chỉ có một thiểu số mà một 

bên là một hậu thuẩn hùng hậu. Cho nên những công việc vặt, mới 

thật là quý giá, chúng nó là những tấm lòng thành thực và sẽ góp 

thành một lực lƣợng to lớn. Và chỉ có vậy mới thật là hoạt động thực 

tế của tín đồ và cố nhiên cũng chỉ có vậy mới duy trì phật pháp đƣợc 

trong tất cả mọi tầng lớp . 

       nói tóm lại, vấn đề hộ pháp, nó quan trọng ở chổ ngƣời tại gia 

thành thực bộc lộ tín ngƣỡng của mình và có tinh thần gánh vác trách 

nhiệm, phối hợp với những hoạt động dù nhỏ nhƣng thực tế dũng 

mãnh. Chính đó phật pháp sẽ càng ngày càng xán lạng huy hoàng 

không những với các hình thức đồ sộ, mà còn với những sự cải hoá tốt 

đẹp đối với toàn diện đời sống con ngƣời . 

    

 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 198 

QUAN   NIỆM  PHẬT  TỬ  ĐỐI  VỚI  CÁI  CHẾT 

 Chết là gì ? : Thông thƣờng chúng ta thấy sống và chết là hai cái 

khác nhau và mâu thuẫn với nhau. Nhƣng nếu chúng ta nhớ và hiểu rõ 

đạo lý “vô thƣờng” của Phật dạy thì không thấy gì là lạ cả. 

 Theo lời Phật dạy, chúng ta thấy tất cả sự vật đổi dời luôn luôn, 

không một cái gì ngừng lại đƣợc một phút nào, nói về tƣ  tƣởng thì ta 

thấy mỗi một tƣ tƣởng phát sinh ra thì cũng diệt đi để tƣ tƣởng khác 

tiếp tục phát hiện; Nói về thân thể thì các tế bào luôn luôn thay đổi, 

lớp trƣớc diệt thì lớp sau sinh. 

 Chính sự sinh diệt này đã liên tiếp tạo thành cái chết. Và chết là 

gì? Chỉ là kết liễu một giai đoạn đã tàn và tiếp nối một giai đoạn mới 

mẽ khác. 

 Cho nên hằng ngày chúng ta luôn luôn sống chết và sự sống chết 

của thân thể chỉ nhƣ sự diệt đi để cho cái khác sinh ra của một tƣ 

tƣởng hay một tế bào mà thôi. 

 Xét nhƣ vậy thì chúng ta thấy không những vì cái sống mới có 

cái chết, mà lại còn chính có cái chết mới có cái sống, nên không có 

chi đáng ngạc nhiên cả. Không những sống chết không đáng để ngạc 

nhiên mà chúng ta cũng nên biết rằng dù muốn dù không sống chết là 

lẽ tự nhiên của thân thể, làm sao mà tránh đƣợc. 

 Tại sao chết ? Nhƣ trên đã nói, chính sự sinh diệt của thân tâm 

tạo thành cái chết. Nay căn cứ trên kinh luận, chúng ta thấy cái chết 

của tất cả mọi loài có bốn nguyên nhân sau đây: 

 a - Nghiệp lực đã hết    b)- Sắc thân suy đồi     c)- Đồng thời 

nghiệp lực hết mà sắc thân cũng suy đồi, d- Do sức mạnh khác ở bên 

ngoài đến huỷ hoại. 

          Ta lấy cây đèn để ví dụ bốn nguyên nhân ấy. Một cây đèn có thể 

tắt vì: 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 199 

 a) Tim cháy hết,  b) Dầu khô hết,  c) Tim và dầu cùng hết , d) Một 

sức mạnh bên ngoài nhƣ gió thổi tắt. 

 Tuy cái chết là kết quả của những nguyên nhân nhƣ vậy song 

quan hệ nhất là “ nghiệp lực đã hết”. Bởi vì chúng nhƣ ta đã biết,  

nghiệp lực tạo ra cái thân, nghiệp lực gây ra sự sống, cho nên chết 

cũng do nghiệp quyết định. 

 Ta hãy lấy một ví dụ: Ta dùng tay ném quả bóng, quả bóng ấy 

lên đƣợc trên không là nhờ do sức ném, và nó lên đƣợc cao hay thấp là 

vì sức ném mạnh hay yếu. 

 Thân thể của chúng ta cũng vậy: Có ra là vì nghiệp lực và sống 

đƣợc lâu hay mau cũng là vì nghiệp lực đã tạo. 

 Theo cái ví dụ giản dị trên, chúng ta thấy rằng quả bóng mà rơi 

xuống chính vì sức ném đã hết. Còn ngoài ra vì quả bóng lủng bể mà 

rơi hay vì phải vấp cái gì ngăn trở mà rơi đều là lý do phụ. Cũng nhƣ 

vậy, thân thể chết, nguyên nhân chính là vì nghiệp lực hết, còn ngoài 

ra sắc thân suy đồi hay các sức mạnh ở ngoài đều là nguyên nhân phụ 

thuộc? Và ở đây chúng ta phải chú ý một điều nữa, những nguyên 

nhân phụ ấy gây ra cái chết cũng là do nghiệp lực tác động. 

 Sau khi chết thì sao ? Nhƣ trƣớc đã nói thì sự sống của chúng 

ta đây chỉ là sự biểu hiện của sự sinh diệt, nhƣng liên tục của tƣ tƣởng 

và tế bào. Ta hãy chú ý lại chỗ này một chút. Tất cả tƣ tƣởng và tế bào 

của chúng ta đều chuyển biến luôn luôn, trƣớc diệt sau sinh. Và mỗi 

một tƣ tƣởng thay đổi của thân thể, ví dụ nhƣ sự tuần hoàn của khí 

huyết ( nghĩa là tâm lý liên hệ đến sinh lý). Nhƣ vậy sau mỗi một tƣ 

tƣởng thay đổi thân thể của ta thiệt không nhƣ trƣớc nữa. Cho nên 

thân tâm của chúng ta hiện tiền luôn luôn sống và chết, chết rồi sống, 

lớp trƣớc diệt lớp sau sinh.Tuy vậy mà tâm thức của chúng ta không 

bao giờ gián đoạn cả. Chẳng qua sau một lần thay đổi thì thân thể 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 200 

cũng nhƣ tƣ tƣởng của chúng ta lại tiếp qua một trạng thái có màu sắc 

khác trƣớc mà thôi. 

 Sự sống chết từng phút chốc hiện tiền nhƣ vậy thì sự sống chết 

từng đời kiếp cũng nhƣ thế. Tâm tánh không bao gì đoạn diệt. Chỉ có 

một điều là, chết nghĩa là nghiệp lực hết, cho nên tâm thức thoát khỏi 

thân cũ mà thọ thân mới. Thật ra cái thân cũ cũng không mất hẳn đi 

đâu mà chỉ tan ra đất, nghĩa là và nghiệp lực hết, nó không liên hệ ( 

không sống) với tâm thức nữa mà thôi. Cũng nhƣ vậy, cái thân mới 

không phải là vật tự nhiên có, mà nó chỉ là sự phối hợp của bốn đại 

chủng( thể cứng, thể lỏng, thể hơi và sức nóng; tức đất, nƣớc, gió và 

lửa) là liên hệ ( sống) với tâm thức vì tâm thức đã do nghiệp lực mà 

sống với nó. 

 Tóm lại, sau khi chết thì, cũng nhƣ sống chết trong từng phút 

chốc, tâm thức không tiêu mất mà chỉ đổi một màu sắc mới và thọ một 

cái thân khác tuỳ theo nghiệp lực mà mình đã gây. 

 Biết nhƣ vậy rồi, quan hệ nhất là không cần sợ chết mà chỉ lo sự 

sống. Sống làm sao cho hiền lƣơng , tẩy sạch tâm tánh cho thanh khiết 

. Đó mới là điều quan hệ cho sự vui khổ ngày sau, bởi vì chúng ta đã 

biết, sự sống khổ não hay an vui hoàn toàn do nghiệp lực chi phối. 

 Khi sắp chết và khi chết thì làm thế nào ?  Trƣớc hết phải nói 

về Tâm phải nhƣ thế nào khi sắp chết và lúc chết. 

 Ví dụ có một cái nhà tối đã lâu ngày nhƣng một phút cuối cùng 

có ánh sáng thì sáng hẳn cả nhà, ngƣợc lại cái nhà ấy dù sáng lâu ngày 

mà phút cuối cùng tối thì cũng tối tất cả. Tâm của ngƣời chết đến phút 

sắp chết cũng vậy. Nó vô cùng mạnh mẽ và thay đổi đƣợc hầu hết màu 

sắc của tâm thức. Nhƣ vậy lúc sắp chết, ngƣời chết nên giữ tâm cho 

sáng suốt : Coi cái chết là điều tự nhiên của lẽ vô thƣờng, đừng nhớ 

hành vi tội ác đã làm, hãy cố nhớ và tự mãn những điều tốt mình đã 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 201 

thi thố và nhất là đừng quyến luyến tài sản, gia đình vì ái niệm là giây 

muôn thuở buộc ta trong sinh tử. 

 Đó là tâm, bây giờ nói về cảnh. Khi một ngƣời sắp chết, ta nên 

sắp đặt để họ trong một cái phòng trống rỗng và sạch sẽ, dọn hết tất cả 

đồ đạc, vì những thứ ấy làm rộn ràng tâm trí ngƣời sắp chết và gợi cho 

ngƣời sắp chết nhiều ý niệm không hay. Đó là nói về tâm và cảnh của 

ngƣời chết. Bây giờ chúng ta chú ý đến điều này hệ trọng hơn, là gia 

quyến đối với ngƣời chết. Quý hơn hết là trong phòng ngƣời chết chỉ 

để một vị sƣ, một tƣợng Phật. (Nếu có, còn không thì một ngƣời mà 

sinh thời ngƣời chết kính mến) để luôn luôn đề tỉnh tinh thần ngƣời 

chết, khuyên họ giữ ý niệm tốt, khuyên họ niệm Phật và to tiếng niệm 

Phật cho họ nghe. Ngoài ra thì tất cả thân nhân nên lánh mặt, chỉ để 

một ngƣời bình tĩnh thƣờng trực phòng cần dùng mà thôi. Tất cả thân 

nhân nên lánh mặt là vì sự có mặt của thân nhân thế nào cũng buồn 

rầu khóc lóc trƣớc cảnh biệt ly. Nhƣ vậy có khác gì ngƣời sắp chết đi 

đến chỗ đẹp đẽ mà mình kéo lùi lại. Tai hại không phải ít. Nhƣng nếu 

thân nhân cũng biết chết là lẽ vô thƣờng, cần biệt ly nhau bằng sự giúp 

đỡ cho ngƣời chết hơn là khóc than để tác hại cho họ, thì sự có mặt thì 

rất nên. 

 Nếu khi sắp chết và lúc chết mà giữ đƣợc nhƣ vậy thì ngƣời chết 

thế nào cũng đƣợc nhiều phần lợi ích. 

 Sau khi chết, thân nhân nên làm gì ? Không nên ma chay cúng 

đám, tuần tự mà sát hại sinh linh. Thân nhân ta đã chết, ta lại giết hại 

sinh vật để cúng đám, thế có khác gì ngƣời đã ngã còn xô đạp thêm? 

thật là tai hại vô cùng và vô ý thức. 

 Có ngƣời phàn nàn rằng cúng chay phiền phức. Nhƣng chẳng lẽ 

ta không cố vƣợt qua một chút phiền phức để báo hiếu ngƣời chết ?  



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 202 

 Cho nên sau khi thân nhân chết ta nên giúp đỡ họ siêu thoát bằng 

cách tụng kinh, bái sám, thực hành những điều lợi ích để rồi hƣớng 

cho họ, không nên làm cho họ sa đoạ thêm vì sự sát sanh cúng tế. 

 Chết quả là điều hệ trọng. Để kết thúc về cái chết, ta có thể để ý 

ghi nhận các điểm sau đây: 

 1. Chúng ta nên coi chết là một hiện tƣợng tất nhiên của luật vô 

thƣờng. 

 2. Sau khi chết thân này, ta tiếp tục thọ thân khác. 

 3. Thân ấy tốt hay xấu, quả báo thân ấy chịu vui hay khổ là do 

hành động đời nay quyết định. 

 4. Vậy bây giờ ta hãy cố gắng làm các điều thiện, tẩy trừ các 

điều ác. 

 5. Khi sắp chết thì tâm phải bình tĩnh, đừng nhớ lỗi cũ, cố nhớ 

điều lành đã làm, nhất là đừng quyến luyến gia đình và tài sản. 

 6. Ta nên để ngƣời chết trong một căn phòng sạch sẽ với một vị 

sƣ, một tƣợng Phật để đề tĩnh tâm thần ngƣời chết và giúp đỡ cho họ 

tịnh niệm. 

 7. Tuyệt đối không đƣợc khóc than. 

 8. Sau khi thân nhân chết nên giúp họ siêu thoát bằng cách thực 

hành các điều thiện. 

 9. Không nên sát hại sinh linh cúng tế vì nhƣ vậy thì họ chƣa đoạ 

lạc tất phải đoạ lạc mà nếu đã đoạ lạc thì càng đoạ lạc thêm. 

 10- Ta cũng nên để ý các việc  trong các tang gia thƣờng có, mà 

là ngƣời phật tử khi chết không nhất thiết phải bắt chƣớc làm theo 

những tập tục thế gian, đã không có lợi cho ngƣời chết mà còn phiền 

phức nữa nhƣ : Rƣớc ngƣời khóc thuê khóc mƣớn để cho đám tan ra 

vẻ  ấm đám - Đội kèn nhạc suốt cả ngày đêm , - Đoàn âm công múa 

hát kể lễ  . . .những điều này không trợ niệm cho ngƣời chết mà còn 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 203 

gợi cho ngƣời chết những ý niệm không tốt. Mà ta nên niệm Phật hoặc 

tụng kinh để an tịnh cho ngƣời chết, tốt hơn những việc kia . 

       Cuối cùng ta nên nhớ một câu mà đức Phật đã dạy: “ Ngƣời làm 

điều thiện thì thức an vui, ngủ an vui, sống an vui mà chết cũng an 

vui”. Vậy ta phải luôn luôn tu hành, làm mọi việc có ích để dọn cho 

một cái chết cao khiết và đẹp đẽ. 

   

NHỮNG  ĐIỀU  BÊN  KIA  CỬA  TỬ 

 Hiện tƣợng: “ người chết hồi sinh nói về thế giới bên kia cửa 

tử”  là một đề tài đang đƣợc nhiều ngƣời nói đến. Các nhà thần học và 

khoa học đang tranh luận ráo riết, kẻ tin ngƣời ngờ nhƣng càng ngày 

càng có nhiều bằng chứng xác nhận sau khi chết. Hầu nhƣ tất cả mọi 

ngƣời chết rồi hồi sinh đều có những kinh nghiệm   nhƣ sau: 

 1. Không ai cảm thấy sợ hãi, đau đớn gì mà chỉ thấy nhẹ nhàng 

linh hoạt, thoải mái, ung dung và an lạc. 

 2. Ai cũng thấy mình tách khỏi thân xác và có thể quan sát đƣợc 

thân xác đã chết của mình. 

 3. Ai cũng kể rằng họ có thể di chuyển nhẹ nhàng, xuyên qua vật 

chất và đến bất cứ nơi nào theo ý muốn. 

 4. Ai cũng cho biết họ có thể đọc rõ đƣợc tƣ tƣởng của ngƣời 

khác. 

 5. Ai cũng thuật lại những dữ kiện chung quanh một cách rõ rệt. 

Khi thoát khỏi thân xác họ vẫn theo dõi đƣợc câu nói của bác sĩ, y tá 

trong bệnh viện hay thân nhân họ hàng ở những nơi khác. 

 6. Ai cũng kể rằng họ gặp lại bạn bè, thân quyến, cha mẹ anh em 

đã từ trần và những ngƣời này thƣờng an ủi, giúp đỡ họ.  

 7. Ai cũng nói về một đƣờng hầm tăm tối, đen nhƣ mực có sức 

cuốn hút rất mạnh và một luồng ánh sáng rất đẹp ở cuối đƣờng hầm. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 204 

 8. Ai cũng kể về sự tiếp xúc với một “Ngƣời”  toàn thân phát ra 

ánh sáng. Ngƣời đó nói là thiên thần, ngƣời cho rằng Thƣợng Đế, có 

ngƣời tin rằng đó là các đấng tiên Phật. Nhƣng dù gọi bằng danh từ 

nào “Ngƣời” này thƣờng đựợc toả ra một luồng ánh sáng rất đẹp, và 

bất cứ ai đến gần cũng đều cảm nhận đƣợc một tình thƣơng rộng lớn, 

thanh tịnh, vô biên khiến ai cũng thấy đƣợc an ủi, thoải mái, sung 

sƣớng dễ chịu vô cùng. 

 9. Ai cũng bày tỏ rằng họ không muốn trở về cõi trần nữa và khi 

phải trở về họ thƣờng khóc sƣớt mƣớt. 

  Đối với những ngƣời đã kinh nghiệm về sự chết thì không còn là 

điều đáng sợ nữa. Nhƣng với những ngƣời chƣa có kinh nghiệm này 

thì chúng ta phải có thái độ nhƣ thế nào? 

 Ta hãy xác định rằng: mỗi ngƣời ai cũng phải chết, vấn đề chết 

là thời gian thôi, ngƣời chết sớm, ngƣời chết muộn, nhƣng trƣớc sau ai 

cũng phải chết. “ Khi ngƣời ta biết chấp nhận sự chết, ngƣời ta có thể 

thay đổi hẳn thái độ của họ đối với cuộc đời”. 

 Biết chấp nhận sự chết là một bƣớc tiến quan trọng. Để có thể 

chấp nhận nó dễ dàng, ta cần biết rõ đặc tính của cuộc đời này là vô 

thƣờng. Tất cả mọi sự vật đều thay đổi, không có gì thƣờng trụ vững 

bền. Với con ngƣời thì sự thay đổi này là một kiếp ngƣời nhƣng thật 

ra chúng ta đã sinh ra và chết đi trong từng giây phút, vì trong mỗi 

giây phút có  biết bao nhiêu tế bào trong thân thể chúng ta sinh ra hay 

chết đi.Tất cả các sự vật trong trời đất đều dổi thay. Mỗi năm có bốn 

mùa, xuân qua Hạ đếnThu tàn Đông lại. Có ngày thì cũng có đêm, có 

sáng ắt có tối. Sự thay đổi biểu lộ trong vạn vật rõ rệt nhƣ vậy nhƣng 

chúng ta đều vô tình hay mê muội vẫn chƣa chịu chấp nhận nó. Đa số 

mọi ngƣời đều sống mà nhƣ chết, sống nhƣng chẳng ý thức đƣợc sự 

sống bao nhiêu: sống hồ đồ và mơ hồ nhƣ một xác chết biết đi. Càng 

văn minh bao nhiêu, ngƣời ta càng sống vô ý thức bấy nhiêu. Tất cả 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 205 

dƣờng nhƣ theo đúng một khuôn mẫu đã vạch, một chƣơng trình đã 

soạn sẵn. Khi nhỏ thì lo học hành, trƣởng thành thì lo kiếm việc làm, 

rồi lo lập gia đình, sinh con đẻ cái, lo mua nhà xe cộ, đến trung niên 

thì lo đạt đƣợc chút danh vọng, tài sản, lo du lịch, giải trí với bạn bè, 

rồi trả nợ cho ngân hàng hình nhƣ ta chỉ biết “Lo” thôi chứ không biết  

“Sống”. Vì cứ mãi nhƣ thế lo nhƣ vậy nên để tự trấn an, họ dành tất cả 

năng lực, tâm huyết cuộc đời để tích trữ tài sản, vật dụng, tiện nghi vật 

chất hay một chút danh vọng hảo huyền. Nhƣng đã có rồi thì sợ lại 

mất đi nên mục đích của cuộc đời chỉ là làm sao cho bảo đảm an toàn 

cho những thứ mà họ thu thập tích luỹ đƣợc. Mỗi khi có chuyện gì xãy 

ra, họ vội vã tìm cách giải quyết tật nhanh, thật chóng để không phải 

giáp mặt với những gì bất trắc có thể vƣợt ra ngoài khỏi tầm kiểm soát 

của họ. Cuộc đời cứ thế trôi nổi với những nỗi lo lắng kéo dài cho đến 

khi một biến cố trọng đại nào đó xãy ra nhƣ bệnh tật- tai nạn hay tuổi 

gia sức yếu thì ngƣời ta buông xuôi hai tay, bất lực. Ngƣời Tây 

phƣơng vẫn đƣợc tiếng là “Thực tế ”, phải chăng “Thực tế” là nhắm 

mắt làm ngơ, từ chối không dám giáp mặt với sự thật rằng cuộc đời 

vốn vô thƣờng, kể cả tấm thân tứ đại này đã sinh ra ắt cũng phải chết  

đi. Ngƣời Tây phƣơng không muốn nhắc đến sự chết hay đời sống bên 

kia cửa tử vì nó không phù hợp với xu hƣớng “lo toan” của họ. Chết là 

điều bất ngờ, mà họ không thể lo đƣợc. Đời sống ở cõi bên kia là một 

cái  gì mơ hồ mà họ không thể tính toán trƣớc. 

 Có lẽ vì thế khuynh hƣớng hiện nay của con ngƣời là náo động. 

Họ lăn xả vào hết việc này đến việc khác, lý do nêu ra là để kiếm sống 

nhƣng đủ sống rồi họ vẫn tiếp tục bận rộn với những hoạt động khác 

mà họ gọi là để giải trí. Thực ra rự náo động này chỉ là một hình thức 

để che dấu những bất an, những lo lắng mà họ không thể giải quyết 

đƣợc, để lấp đi những sự thật mà họ không muốn giáp mặt trƣớc khi 

nó xảy đến. Nếu chúng ta biết dừng lại và nhận định thật kỹ những 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 206 

hoạt động hằng ngày của chúng ta có bao nhiêu việc quan trọng chúng 

ta vẫn làm ? Chúng ta tự đặt cho nó những danh từ thật kêu nhƣ “ bổn 

phận” ,“ trách nhiệm” rồi than không có đủ thời giờ cho việc khác. 

Hãy khoan nói đến những việc lớn lao to tác mà ngay cả đến những 

việc thông thƣờng nhƣ việc nhà, cũng đủ làm cho chúng ta bận rộn 

quay cuồn rồi. Buổi sáng vừa thức dậy đã lo trăm thứ chuyện, làm 

công tác vệ sinh cá nhân, rửa chén bát ăn ngày hôm trƣớc, làm bữa 

sáng cho gia đình, pha trà hay cà phê, thấy trong gia đình thiếu đƣờng, 

muối hay gạo, củi ... lại lo chạy ra chợ mua, cho chó mèo ăn trƣớc khi 

đi làm việc. Khi đi làm về lăng xã vào bếp lo nấu nƣớng , rồi giặt giủ 

quần áo , quét dọn nhà cửa ... sau đó dành chút thời giờ đọc báo xem 

phim ... và cứ nhƣ thế nhu cầu tăng lên theo đà quảng cáo. Đó là chƣa 

kể việc phải nghe điện thoại khi ngƣời ta gọi đến, những chuyện ngồi 

lê đôi mách, những tin đồn to nhỏ về ngƣời này ngƣời nọ. Thật là biết 

bao nhiêu trách nhiệm “ phải làm” phải chăng chính vì vậy mà chúng 

ta đã vô tình tỏ ra “vô trách nhiệm” đối với chính bản thân mình ? 

những bận rộn đó đã cuốn hút chúng ta vào một guồng máy phức tạp 

khiến chúng ta không còn kiểm soát đƣợc cuộc đời của mình nữa. Đôi 

khi chúng ta tự hỏi:  Phải chăng đời sống chỉ là nhƣ vậy? Nhƣng hỏi 

chỉ để mà hỏi, rồi chúng ta vẫn tiếp tục bận rộn, chạy đuổi, lo toan nhƣ 

thế cho đến giây phút cuối cùng của cuộc đời. 

 Phải chăng thảm kịch của nhân loại hiện nay là ngƣời ta cứ chạy 

đi tìm kiếm hạnh phúc qua những hình thức bận rộn, lăng xăng và tin 

rằng mọi vật mà họ nhìn thấy không bao giờ thay đổi hay thƣờng trụ 

vững bền. Biết bao nhiêu ngƣời đã để cho cái náo động của xã hội này 

chi phối và sự náo động này phải chăng là một quảng cáo chế độ của 

những vô minh lầm lạc từ căn bản? Ngƣời ta không còn biết sống 

thoải mái, sống cho đúng với ý nghĩa của sự sống nữa, mà chỉ biết lo 

lắng để sống thôi. Khi còn nhỏ đi học, họ tin rằng nếu tốt nghiệp có 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 207 

bằng cấp cao thì họ sẽ sống cho ra sống. Lúc tốt nghiệp có bằng cấp 

thì họ tin rằng phải lo tìm việc làm tốt, lƣơng cao thì sẽ sống thoải mái 

hơn. Rồi cứ thế, họ trì hoản việc sống thoải mái lại, y nhƣ ngƣời khất 

nợ, hoặc bằng hình thứ này hay bằng lý luận khác. Nào là phải có nhà 

cao cửa rộng, nào là phải có xe hơi sang trọng, nào là phải có gia đình, 

rồi phải có sự nghiệp địa vị, tài sản hay danh vọng ... cho đến giờ phút 

cuối đời, họ vẫn không biết rằng mình đã bị chính cái thái độ lo lắng 

kiếm sống kia dối gạt. 

 Rama Krishna một đạo sƣ nổi tiếng của Ấn Độ , đã nói: “ Nếu 

ngƣời ta chỉ  bỏ một phần mƣời năng lực, công sức mà họ theo đuổi 

trong việc tìm kiếm danh vọng, tiền tài, sắc đẹp ... vào những việc tinh 

thần thì họ có thể đắc đạo ngay trong cuộc đời này”. Một phần mƣời 

không phải là một cố gắng quá lớn lao nhƣng đã mấy ai làm đƣợc nhƣ 

vậy? 

 Milare Pa. một đạo sƣ kiêm thi sĩ nổi tiếng của Tây Tạng, đã làm 

một bài thơ nhƣ sau:” Hoạch định kế hoạch cho đời sống tƣơng lai 

giống nhƣ ngƣời đi câu cá trên cạn,sẽ không bao giờ bắt đƣợc cá. Tốt 

hơn hãy sống trọn vẹn trong hiện tại, bỏ đi hoài niệm về quá khứ và 

dự phòng cho tƣơng lai. Biết sống trọn vẹn thì khi chết sẽ đƣợc trọn 

vẹn. Giờ phút cuối đời sẽ là những giây phút an lạc, đẹp đẽ nhƣ vầng 

trăng sáng vằng vặc trên đỉnh Tuyết Sơn. 

    

     

LY  BIỆT  KHÔNG  DỪNG 

Nghiệp cha mới vừa buụng con bắt 

Hết chỏu rồi kế chắt nối truyền 

Cứ nhƣ thế đú lƣu liờn 

Gõy nờn một mối thảm duyờn nhiều đời 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 208 

Cha mẹ chết con rơi nƣớc mắt 

Con chết thỡ chỏu chắt khúc rũng 

Vợ thỡ chan chứa vỡ chồng 

Chồng thỡ vỡ vợ đụi dũng lệ rơi 

Nƣớc mắt ấy từ đời vụ thuỷ 

Bốn biển to đem vớ khụng cựng 

Tử sinh sinh tử khụng ngằn 

Dõy oan đỏng sợ, nợ trần đỏng ghờ . 

     

( Trớch Khoỏ tu Phật thất _ Thớch Chõn Tớnh - Chựa Hoằng Phỏp ) 

 

NHỮNG ĐIỀU NGƢỜI PHẬT TỬ CẦN BIẾT 

     Có đạo đức, con ngƣời mới có lòng từ bi, sáng suốt công bình, gia 

đình mới có hạnh phúc chân thật, xã hội mới thực sự văn minh cả về 

hai phƣơng diện vật chất và tinh thần. Ngƣời muốn học hỏi đạo lý và 

đức hạnh của Phật thì trƣớc phải quy y Tam Bảo và thọ trì ngũ giới. 

Sau đó ngƣời phật tử phải tinh tấn trau giồi đức hạnh và học hỏi các 

phƣơng pháp tu giải thoát bằng cách cải thiện mọi sinh hoạt trong đời 

sống hằng ngay nhƣ sau : 

      1-/ Hết lòng tôn kính Phật, Pháp, Tăng là những bậc thầy cao quý, 

hộ trì ngôi Tam Bảo để Phật pháp trƣờng tồn, thƣờng niệm Phật để 

tâm an tịnh . 

      2-/ Nghiêm trì giới luật mà mình đã thọ để khỏi gây tạo nghiệp ác, 

tránh quả báo về sau . 

      3-/ Tập ăn chay kỳ, chay trƣờng để trƣởng dƣỡng lòng từ bi, vừa 

bớt tính hung hăng, hiếu sát và để bảo vệ sức khoẻ, ít bệnh hoạn . 

     4-/ Dứt bỏ những tính hung dữ, gian tham, trộm cắp, dối trá, để trở 

nên con ngƣời hiền lành ngay thẳng chơn chính . 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 209 

     5-/ Loại bỏ các thói hƣ tật xấu nhƣ cờ bạc, hút sách, ăn chơi phung 

phí v.v... phải biết giữ tiết độ trong việc ăn mặc và ngủ nghỉ, tập theo 

lối sống đơn giản, giảm bớt những nhu cầu vật chất không cần thiết, 

không cầu kỳ, không lập dị, không xa hoa, không buông lung . 

      6-/ Không lƣời biếng ỷ lại mà phải siêng năng sốt sắng, đảm đang, 

tinh tấn tu học với ý chí tự lập tự cƣờng, kiên nhẫn chịu đựng để vƣợt 

qua mọi gian lao trở ngại. 

      7-/ Làm việc phải có tinh thần trách nhiệm, việc làm phải nhẹ 

nhàng khéo léo, sạch sẽ gọn gàng. 

      8-/ Hành động, cử chỉ, lời nói phải luôn luôn ôn hoà nhẹ nhàng, 

khiêm tốn không cống cao ngã mạn khinh ngƣời . 

      9-/ Đối với mình thì khắc kỷ chế ngự vọng tâm, đối với ngƣời thì 

đại lƣợng bao dung và nhiệt tâm gúp đỡ. Khuyên mọi ngƣời chung 

quanh đều hƣớng về đƣờng lành, trau giồi đạo đức, phát huy trí tuệ, 

dẹp bỏ các hủ tục mê tín dị đoan 

      10-/ Thƣờng nghiên cứu kinh điển để có thể hiểu biết và thực hành 

đúng chánh pháp của Đức Nhƣ Lai . 

       11-/  Mỗi tháng nên đến chùa ít nhất phải hai ngày sám hối để 

sám trừ tội chƣớng, ăn năn hối lỗi trƣớc, tránh chừa lỗi sau . 

       12-/ Học thuộc các nghi thức tụng niệm thông thƣờng để hoà 

đƣợc chúng khi tụng chung. Ngoài ra nếu có hoàn cảnh thuận tiện, 

mỗi tuần hay mỗi tháng nên dành ra một ngày để về chùa thọ Bát 

Quan Trai, để học hỏi thêm những giáo lý cao siêu hơn và đƣợc gần 

gủi với chƣ Tăng trọn một ngày trong không khí trong lành thanh tịnh, 

khiến cho tâm hồn hƣởng đƣợc những phút giây nhẹ nhàng an lạc, mà 

ở tại nhà thế tục không tìm thấy đƣợc . 

         Tu học và thực hành đƣợc những  điều trên đây là ngƣời dám 

làm cuộc cách mạng bản thân, bỏ tà quy chánh, cải ác tùng thiện, mới 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 210 

xứng đáng là ngƣời phật tử thuần thành và chân chính, để từng bƣớc 

tiến lên hạnh xuất gia giải thoát . 

         

                 ( Trích Khoá tu Phật thất - Thích Chân Tính - Chùa Hoằng Pháp ) 

 

KHÁI   NIỆM   VỀ   GIỚI   LUẬT 

     Mục đích tối hậu của Thiền là chứng ngộ, là tuệ giác, đạt tới nhờ 

định lực. Tuệ giác là sự chứng nhập chân lý của thực hữu và sự sống . 

     Tình tự “ thắp sáng hiện hữu tạo nên định lực, đạt tới tuệ giác ” là 

Tam Vô Lậu Học . - Chữ Giới trong đạo Phật phải đƣợc hiểu theo 

nghĩa chánh niệm nó mới phù hợp với trình tự tu học. - Giới không thể 

chỉ là những điều luật lệ ngăn ngừa. - Chấp vào những luật lệ ngăn 

ngừa mà không thấy đƣợc công dụng của chúng rồi kẹt vào phƣơng 

tiện mà cho là cứu cánh, điều này đƣợc gọi là Giới  cấm thủ . 

     -Tại sao sự áp dụng những tƣ tƣởng chánh niệm trong mọi cử động 

hành vi đƣợc gọi là “ điều thiết yếu nhật dụng ” của giới . Bởi vì, sự 

giữ gìn thân tâm trong chánh niệm là điều thiết yếu để đạt đến tuệ 

giác, chứ không phải là ý niệm tội phƣớc, trong khi giữ gìn những 

điều răn cấm . 

     Ví dụ nhà khoa học ngồi trong phòng thí nghiệm, ông ta không hút 

thuốc, nhai kẹo hay nghe máy thu thanh - Không phải vì ông nghĩ 

rằng làm những điếu ấy là phạm tội lỗi, nhƣng vì ông nghĩ rằng nếu 

ông không giữ gìn nhƣ thế ông sẽ không có đƣợc sự chú tâm cần thiết 

cho sự nghiên cứu của ông. Cũng vậy những giới luật trong Thiền 

môn không phải để giúp tránh tội chiêu phƣớc mà là để giúp ngƣời 

hành giả an trú trong chánh niệm . 

 

           

 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 211 

 Đạo Phật là một giáo lý nhằm hƣớng dẫn sự hiểu biết, tỉnh thức, 

giác ngộ. Sự hiểu biết này không phải là một sự hiểu biết qua công 

trình nghiên cứu, học hỏi và suy luận, mà là công trình tu chứng. Đặc 

điểm trong đạo Phật sự giải thoát hay cứu rỗi là một sự giải thoát đƣợc 

thực hiện bằng trí tuệ chứ không bằng công đức hay ân huệ. 

        

 

GIỚI -  ĐỊNH -  HUỆ 

 Khi ta trồng một cây gì, công việc của ta có hai phần lớn : Bắt 

sâu bọ, trừ nƣớc phèn hay nƣớc mặn đó là tu hay sửa. Bốn phân tƣới 

nƣớc ngọt, cho nó thoáng khí và ánh nắng mặt trời đó là bổ hay 

dƣỡng. Tu bổ một cái cây cho nó đơm bông kết quả là nhƣ thế. Công 

việc trồng cây Bồ đề trong mỗi chúng ta cũng nhƣ thế, nhƣng tất nhiên 

phải tốn nhiều công phu hơn, vì nó rất khó trồng. Nó không chịu đƣợc 

“bóng rợp của si mê” của rừng “vô minh”  và phải có ánh sáng của 

mặt trời “Trí tuệ”. Nó không chịu đƣợc nƣớc phèn nƣớc mặn của ao “ 

sân hận” độc ác, mà phải có nƣớc ngọt của suối “ Từ bi”. Nó không 

chịu đƣợc xú khí của đống rác  “ phiền não” “ ô trƣợc” mà phải có 

không khí trong sạch của bầu trời “thanh tịnh”. Nó không thể sống 

trên mảnh đất lồi lõm “ bất bình đẳng” mà chỉ sống ở giữa đồng bằng 

“ bình đẳng”. Nhƣng ở đây chúng ta hãy coi chừng trâu bò của anh 

chàng trọc phú “ tham lam” thƣờng thả rông ăn phá, để ngăn ngừa 

chúng dẫm đạp, ta phải làm một hàng rào  “ trì giới ”  hay xây một cái 

thành “ tự tại”. Ta còn phải tìm bắt những con sâu “ ích kỷ, giải đãi, 

tiêu cực, nghi ngờ . Trong công cuộc này ta cần phải có sự giúp đỡ 

của những con kiến lợi tha tích cực, nhẫn nhục, tinh tấn “ để diệt trừ 

trong trứng những con sâu bọ kia. Muốn trau dồi trí tuệ cho có kết quả 

ngƣời Phật tử phải thực hành theo pháp Tam Vô Lậu Học. 

     



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 212 

VẤN   ĐỀ   DUY   NHẤT 

 

 Vấn đề duy nhất là phải giải quyết là “ phải thành được Phật” 

để cứu vớt tất cả mọi chúng sanh. 

 - Nếu là ngƣời hiến mình chân thật cho Đạo hãy từ bỏ tất cả mọi 

ý tƣởng về danh vọng thế gian. 

 - Nếu không suy nghiệm về lời của đức Phật dạy, thì sự từ bỏ thế 

gian chẳng đem lại âm hiệu bao nhiêu. 

 - Nếu không chế ngự đƣợc những dục vọng xấu xa bằng tình 

thƣơng thì lời khuyến dạy chỉ là những âm thanh trống rỗng. 

 - Nếu không tu hành để đƣợc giải thoát thì vẫn bị buộc vào bánh 

xe sanh tử. 

 - Nếu không từ bỏ tất cả những sở hữu thế gian để cầu chân lý 

thì dù thiền định rất nhiều nhƣng chỉ đƣợc lợi ít. 

 - Nếu không có sự an lạc bên trong thì những lạc thú và tiện nghi 

của thể xác sẽ trở thành suối nguồn đau đớn. 

 - Hãy từ bỏ những mục đích thế gian rồi sẽ đạt đƣợc mục tiêu tối 

thƣợng. 

   

     

VỊ TRÍ VÀ TƢ THẾ NGỒI TRONG CÔNG PHU TU THIỀN  

VÀ NIỆM PHẬT 

 1/ Trƣớc hết , khi toạ thiền thì phải có vật cách điện để cách ly 

thân ngƣời với mặt đất, nhƣ chiếu hay ghế, sạp gỗ ... vì khi có dòng 

điện từ chạy trong thân mạch mà không có vật cách điện thì điện trong 

ngƣời sẽ bị hao tán xuống đất. 

 2/ Nếu có nhiều ngƣời cùng đồng công phu thì tốt. Vì trong khi 

công phu tu tập thể, điện sẽ trợ thêm cho nhau. Ngƣời mới tu ngồi 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 213 

trƣớc ngƣời tu lâu ngồi sau. Đàn bà ngồi trƣớc đàn ông ngồi sau, vì 

ngƣời ngồi sau trợ điện cho ngƣời trƣớc. 

 3/ Trái đất có từ trƣờng mà đƣờng sức đi từ Nam qua Bắc. Nếu 

ta biết lợi dụng theo thế ngồi thuận chiều theo chiều từ trƣờng trái đất 

thì nó sẽ giúp ta khí lực điện từ trong thân mạch đƣợc mạnh thêm. 

Vậy ta nên ngồi mặt quay về hƣớng Nam còn lƣng xoay về hƣớng 

Bắc. 

 4/ Vị trí toạ thiền phải chỗ thanh tịnh, thoáng khí trong lành, 

không nên ngồi nơi nghĩa địa, gần cầu tiêu nơi hôi thúi, không đƣợc 

tinh khiết bất lợi cho ta trong việc tạo luồng hoả hầu. ( khí lực ) 

 5/ Để tránh muỗi mòng, ta có thể ngồi trong mùng. Trƣờng hợp 

trong khi tỉnh toạ, có ngứa thì ngƣng lại để gảy cho thoả mãn rồi làm 

lại cũng không sao, vì nếu cố gắng chịu đựng thì căng cân não có hại 

cho dòng lƣu khí lực điện trong thân mạch. 

 6/ Tỉnh toạ không nên ngồi ngay dƣới quạt máy hoặc nơi trống 

gió vì dễ bị trúng gió. Nên ngồi nơi không quá nóng không quá lạnh. 

 7/ Chỗ ngồi không nên sáng quá và tối quá, có ánh sánh dìu dịu 

là đƣợc. 

 8/  Tƣ thế ngồi hoặc bán già hoặc kiết già. Khi ngồi ở tƣ thế nào 

đi nữa thì lƣng phải thật thẳng đứng để cho luồng hoả hầu lƣu chuyển 

dễ dàng trong cột sống, không bị trở ngại vƣớng mắc. Hai bàn tay thì 

bắt ấn Tam Muội, hoặc lật ngữa hai bàn tay, để bàn tay mặt nằm trong 

lòng bàn tay trái, sao cho hai ngón cái giáp đầu nhau, và cũng để ấn 

sát ngay vào dƣới rún, còn hai cánh tay cho cặp sát vào hai bên hông. 

 Tại sao phải đặt ấn Tam Muội ngay dƣới chân rún ?  Vì rún là 

huyệt Thần khuyết, là huyệt của thể vía, mà ấn Tam Muội có công 

năng diệt trừ tất cả cuồng loạn tà mị, vọng niệm, tạp nhiễm suy nghĩ. 

 9/ Mở mắt hi hí một phần ba nhìn vào sống mũi, hoặc nhìn  về 

phía trƣớc mặt cách một mét, hai hàm răng cắn sít vào nhau còn đầu 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 214 

chót lƣỡi tựa vào nứu hàm răng trên ở huyệt Ngân Giao, suốt trong 

thời gian tỉnh toạ không rời. 

GIỜ  GIẤC  CÔNG  PHU  

 Bình thƣờng có thể ngồi tỉnh toạ 4 lần trong 24 tiếng đồng hồ 

(tức trong một ngày một đêm) thì rất tốt, và công phu tỉnh toạ vào các 

giờ khoảng cách đều nhau nhƣ : Giờ Tý từ 11 giờ đến 1 giờ đêm. Giờ 

Mẹo từ 6 giờ đến 8 giờ sáng. Giờ Ngọ từ 11 giờ đến 1 giờ trƣa. Giờ 

Dậu từ 6 giờ đến 8 giờ tối. 

 - Khi ăn no tránh không nên ngồi, phải cách bữa ăn sau 2-3 giờ. 

 - Mỗi khi ngồi có thể từ 30 phút đến 45 phút về sau tăng dần lên 

tuỳ tiện.  

ĐIỀU  HÕA  HƠI  THỞ 

 Thân thể con ngƣời nhƣ một bộ phận của máy. Nhiên liệu cung 

cấp không đều thì bộ máy trục trặc. Ví nhƣ dầu bơm không đều thì 

máy chạy không thông và không êm. Vì vậy khi tỉnh toạ phải giữ hơi 

thở bằng mũi cho thật sâu, thật dài, thật nhẹ nhàng, chậm rãi đều đặn, 

thật êm nhẹ để duy trì đều đặn tầng số của dòng lƣu khí lực điện từ 

trong thân mạch. 

 Tiết độ và nhịp độ của hơi thở càng phải tập cho quen từ trƣớc, 

tự động một cách máy móc, để đến khi vào tỉnh toạ thì không còn bận 

tâm theo dõi nó nữa, mà làm cho đầu óc hoàn toàn vô niệm, ảnh 

hƣởng tốt cho não bộ.   

ĐIỀU   HOÀ   TÂM 

 Con ngƣời khi bực tức nóng giận thì đôi mắt đổ lửa, cái đầu đau 

nhứt cuồng loạn. Khi buồn rầu hay suy nghĩ quá nhiều thì cái đầu căng 

thẳng, đôi mắt lờ đờ. Những điều đó có nghĩa là những sóng tâm thức 

hổn loạn và chạm với sóng chân khí nguyên thần. 

 Mục đích tránh tạo nên những sóng tâm thức hổn loạn tạp nhiểu 

chân khí nguyên thần khó phát sóng, nên cả đời ngƣời tu, ngay cả 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 215 

trong sinh hoạt bình thƣờng hằng ngày ta phải giữ cho cái tâm phẳng 

lặng êm ả, hằng giữ cho lòng yên tỉnh không bận rộn điều gì, không 

nghĩ đến điều ác điều thiện, tập tánh cho thật không, đừng ghen ghét 

giận hờn lo buồn sợ sệt, mừng vui chi hết, không mãn, không tƣởng, 

không hình, không lƣu chuyển, không bị lôi cuốn bởi xúc cảm đến từ 

bên ngoài, không tuỳ thuộc ngoại cảnh. Và khi tỉnh toạ phải hoàn toàn 

vô niệm, vắng lặng, nghĩa là lìa bỏ sự suy nghĩ, dứt bặc lo toan về 

cuộc sống hằng ngày, phải ngƣng mọi thứ. 

 Tỉnh toạ là sự yên lặng tuyệt đối mọi tƣ tƣởng, là vô niệm, là 

thực nghiệm trí tuệ tối thƣợng làm cho chúng ta hoà hợp với vô tận. 

  

CÁCH  ĂN  UỐNG  TRỢ  GIÖP  TRONG  VIỆC  TU  TẬP  

ĐƢỢC  THUẬN  LỢI 

 - Trong việc tu tập, ăn uống đóng vai trò qua trọng cho việc tu 

có kết quả tốt và mau, thức ăn uống đƣợc phân ra làm 3  loại: Động, 

Tỉnh và điều hoà. 

 - Tránh thức ăn động nhƣ thịt cá nó sẽ mang lại các rung động 

thô bạo khiến luồng nhân điện trong cơ thể loạn lên. 

 - Tránh không ăn uống các thức ăn thuộc về tỉnh nhƣ món đang 

lên men, các loại rƣợu, các thứ đồ khô. Khiến luồng nhân điện bị ngắt 

quảng không đều, có khi bị ngƣng trầm. 

 - Chỉ ăn các thức ăn điều hoà nhƣ rau quả ngũ cốc không làm hại 

đến dòng lƣu của nhân điện. Nhƣ vậy trong việc tu tập ăn chay trƣờng 

là tốt hơn hết. 

NHỮNG  ĐIỀU  CẦN  PHẢI  TRÁNH  TRONG  VIỆC  TU  TẬP 

- Ngƣời tu tập tỉnh toạ đừng bao giờ tập trung đầu óc mà làm căng cân 

não. 

- Ngƣời tu tập không nên sử dụng bùa phép tà đạo, chơi cầu cơ, đi 

xem đồng bóng, gọi hồn nhập xác. Khi công phu tu tập, nếu có vong 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 216 

linh hoặc vị nào giả danh Tiên Phật, dụ dỗ quyến rũ xin mƣợn xác thì 

nhất định từ chối, vì  sẽ khó đuổi đi. Nguyên thần cũng bao giờ làm 

chủ xác thân. 

 - Cố tránh dự đám tang đƣợc thì càng tốt. Trƣờng hợp ngƣời tu 

thiền trình độ có điển, nếu đi thăm ngƣời bệnh thì có thể mất điển, 

nhƣng có lợi cho ngƣời bệnh. Tuy nhiên, khi khuya công phu sẽ lấy 

thanh điển trở lại. 

 - Trong khi toạ thiền, dù có thấy bất kỳ cảnh giới nào chăng nữa, 

cũng phải biết giữ tâm không vọng động, gặp Phật hiện ra cũng không 

mừng, gặp ma đến cũng không sợ. 

  Với ngƣời tu tập thì chứng đắc không phải là một nhãn hiệu, là 

một điều gì để đạt đến, để sở đắc, vì nếu còn thấy có quả vị để chứng 

đắc thì còn chấp trƣớc, mà đã có chấp trƣớc thì chƣa hẳn là vô niệm, 

nhƣ thế rất có hại cho công cuộc tiếp tục tu tập. Cho nên khi thấy có 

kết quả tốt thì không nên mừng mà cứ an nhiên tự tại. 

 - Khi đã bƣớc vào con đƣờng tu tập, thì trong sinh hoạt hằng 

ngày nên làm các việc thiện, mở rộng lòng thƣơng, quên mình để giúp 

đỡ mọi ngƣời. Nhƣ thế dần dần tâm linh sẽ đƣợc soi sáng và mở rộng. 

 - Khi công phu tu tập nếu thấy ánh sáng màu chói loà ngay trƣớc 

mặt thì tin theo vì là chánh, còn ánh sáng mờ  ở hai bên thì đừng tin và 

đừng nhìn vì đó là không phải chánh. Ánh sáng hào quang của chƣ 

Phật đều có màu sáng rực trong suốt, chói loà, khi thấy thì đừng sợ 

sệt. 

 - Đối với ngƣời tu tập, thời gian không còn là yếu tố quan trọng. 

Vì tuỳ tiện theo sức lực của mình, theo trình độ của mình có thể ngồi 

lâu bao nhiêu cũng đƣợc.                           

 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 217 

CẢM  NIỆM  VU LAN    PL  :2539  ( 1995 ) 

Nam Mô Bổn Sƣ Thích Ca Mâu Ni Phật 

Nam Mô Đại Hiếu Mục Kiền Liên Bồ Tát 

 Kính thƣa quý đạo hữu cùng các Phật tử có hiện diện trong buổi 

cài hoa hồng hôm nay. 

 Theo truyền thống của đạo Phật, hằng năm đến ngày rằm tháng 

bảy âm lịch là ngày lễ Hội Vu Lan, ngày ấy đã trở thành ngày Hội 

Hiếu của dân tộc Việt. Lễ Vu Lan không chỉ thể hiện hiếu tâm, hiếu 

hạnh của ngƣời con Phật mà nó còn mang tính cách giáo dục con cái 

biết ơn và đền ơn đối với bậc sinh thành dƣỡng dục. 

 Hôm nay toàn thể đạo hữu và Phật tử chùa  . . . chúng ta tổ chức 

lễ cài Bông Hồng, để nói lên Hiếu đạo của ngƣời con Phật mang tính 

cách để nhớ Mẹ, để mừng Mẹ, để tôn vinh Mẹ còn đƣơng tại thế và 

cũng để xót xa tƣởng nhớ đến những ngƣời Mẹ đã qua đời. 

 Kính thƣa quý vị, Hoa Hồng đẹp tuyệt vời, hoa Hồng thơm toả 

hƣơng khắp nơi nơi, là tiêu biểu những nét đẹp dịu dàng của Mẹ và 

tình thƣơng bao la của Mẹ. 

 Tí nữa đây quý vị sẽ lãnh phần thƣởng đẹp nhất của đời mình là 

đoá hoa hồng có nơ xanh, biểu hiện cho cha mẹ song toàn. Với hoa 

Hồng có nơ trắng biểu hiện cho mẹ còn cha mất, với hoa Hồng trắng 

có nơ xanh biểu hiện cho mẹ mất cha còn, với hoa Hồng trắng nơ 

trắng, biểu hiện cho mẹ cha đều mất. 

 Và để tƣởng nhớ Mẹ, tôn vinh Mẹ chúng tôi xin đọc bài thơ nói 

về Mẹ. 

 Khi con biết đòi ăn-  Mẹ là ngƣời mớm cho con muỗng cháo-  

Khi con biết đòi ngủ bằng tiết tấu - Mẹ là ngƣời thức hát ru con - Bầu 

trời trong mắt con một ngày xanh hơn - Là khi tóc Mẹ ngày thêm sợi 

bạc - Mẹ đã thánh hiển nhiên nhƣ trời đất - Nhƣ cuộc đời không thể 

thiếu trong con - Nếu có đi một vòng quả đất tròn- Ngƣời mong con 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 218 

mỏi mòn cũng không ai ngoài Mẹ - Cái vòng tay mở ra từ tấm bé- Cứ 

rộng dần khi con trẻ lớn thêm - Mẹ là ngƣời đã đặt cho con cái tên 

riêng - Trƣớc cả khi con biết bậc lên tiếng Mẹ - Mẹ- Cái tiếng gọi mà 

từ khi bập bẹ - Đến lúc trƣởng thành con vẫn chƣa hiểu hết chiều sâu - 

Mẹ- Có nghĩa là bắt đầu - Cho sự sống cho tình yêu, cho hạnh phúc - 

Mẹ -Có nghĩa là duy nhất - Một bầu trời, một mặt đất, một vầng trăng 

- Mẹ chƣa sống đủ trăm năm - Nhƣng đã cho con dƣ dã nụ cƣời và 

tiếng hát - Chỉ có một lần Mẹ không cho con khóc - Là khi mẹ không 

thể nào lau nƣớc mắt cho con - Là khi mẹ không còn - Hoa Hồng đã 

từ đây hoá trắng- Rồi những đứa trẻ chào đời và lớn lên theo năm 

tháng - Biết bao ngƣời đƣợc làm mẹ trong ngày- Tiếng trẻ thơ gọi mẹ 

ngân nga trên quả đất này - Thành âm thanh không thể nào vắng lặng. 

 Mẹ có nghĩa là ánh sáng - Ngọn đèn thắp sáng máu con tim - Cái 

đám lửa thiêng liêng- Cháy trong bão bùng, cháy trong đêm tối  - Mẹ - 

Có nghĩa là mãi mãi- Là cho đi không đòi lại bao giờ - Cổ tích của 

những ai còn mẹ là “ngày xƣa có một công chúa hay một ông vua” - 

Cổ tích của tôi là “ Ngày xƣa có Mẹ” 

 Và để xót xa tƣởng nhớ những ngƣời mẹ đã qua đời với bài thơ 

mất Mẹ. 

 Năm xƣa tôi còn nhỏ - Mẹ tôi đã qua đời - Lần đầu tiên tôi đã 

hiểu - Thân phận trẻ mồ côi - Xung quanh tôi ai cũng khóc - Im lặng 

tôi sầu thôi - Chỉ dòng nƣớc mắt chảy - Là bớt khổ đi rồi- Thuở nhỏ 

tôi không tin - Ngƣời thân yêu sẽ mất - Hôm nay tôi sững sờ và nghi 

ngờ trời đất - Từ nay tôi hết thấy - Trên tráng mẹ hôn con - Những con 

khi phải đòn - Đau lòng mẹ la rầy - Kìa nhà ai sung sƣớng- Mẹ con vỗ 

về nhau - Tìm mẹ con không có - Khi buồn biết trốn đâu - Hoàng hôn 

phủ trên mộ- Chuông chùa nhẹ rơi rơi - Tôi thấy tôi mất mẹ -Nhƣ mất 

cả bầu trời. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 219 

 Kính thƣa quý vị: Vu Lan lại về với bao niềm sung sƣớng và 

thƣơng nhớ những bậc sinh thành dƣỡng dục thâm ân- Với trong ý 

nghiã này chúng tôi xin nguyện cầu mƣời phƣơng chƣ Phật vô lƣợng 

Thánh hiền thuỳ từ phóng quang mật hộ cho cửu hiền thất tổ, chƣ tiên 

linh quá cố tứ thân phụ mẫu lục thân quyến thuộc ông bà cha mẹ của 

quý vị đã quá vãng nƣơng nhờ Phật lực Pháp lực chúng Tăng lực siêu 

sanh tịnh cảnh. Hiện tại cha mẹ bà con quyến thuộc thân tâm thƣờng 

an lạc, đạo tâm kiên cố căn lành tăng trƣởng  mọi sự kiết tƣờng nhƣ ý. 

  Nam Mô Đại Hiếu Mục Kiền Liên Bồ Tát Ma Ha Tát.                                           

                                                              

                                                              Mùa VU LAN  PL 2539 

 

PHÁP    ỨNG    XỬ 

   1 - THỔ LỘ CHÂN TÍNH : 

        Trong các cử động vô ý thức là hao tổn khí lực hơn hết, chỉ có sự 

thố lộ chân tình là nên trừ khử trƣớc nhất. 

      Bất kỳ ở chổ nào, trong trƣờng hợp nào, tốt hơn ta hãy lặng lẽ làm 

thinh. Ta phải gắng sức, vì đó là một sức mạnh, không phải dễ gì kiềm 

thúc. Ví nhƣ mỗi một lời nói, mỗi một cử động, mỗi cái múa tay, múa 

chân vô ích mà kiềm lại đƣợc là thêm cho mình khí lực đó. Đừng lãng 

phí khí lực của ta trong những câu chuyện vụn vặt bàn tán những câu 

chuyện hằng ngày, phê phán ngƣời kia ngƣời nọ, Đừng tƣởng đó là  

mất vẻ giao thiệp, chính đó là cách bớt những cử động vô ích cho 

mình và cho ngƣời. Khi nào cần phải nói thì hãy nói, nói một cách có 

ý thức, lựa lọc từng lời, phải thay vào những câu ngớ ngẩn, bằng 

những câu có ý nghĩa. Đừng nên cải lẩy vô ích với ai cả. Nếu ta biết 

trƣớc rằng không ích gì cho hai bên thì hãy nên làm thinh. Nhất là 

đừng bao giờ vô tình để ngƣời ta bắt buộc mình phải nói. Trong khi 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 220 

nói đừng hấp tấp vội vàng, thủng thẳng mà nói, nói cho rõ ràng, quả 

quyết. Trong mỗi ngày phải thâu hút, kiểm soát lời nói lại. Đừng lẫn 

lộn sự nói nhiều và ít nói. Có ngƣời suốt đời nói mãi, mà vẫn nhƣ 

chƣa từng nói . Có kẻ suốt đời ít nói nhƣng mà nói nhiều nhất . Còn có 

kẻ suốt đời không nói một lời, mà hễ nói ra toàn là những lời vô ích, 

hoặc đi gieo sự nghi ngờ, sự tan rã, sự cừu thù giữa con ngƣời. Họ 

chính là kẻ nói rất nhiều. Nhƣng cũng đừng sa vào thái quá. Những kẻ 

tâm trí sâu hiểm họ thấy hại cho kẻ khác cũng vẫn làm thinh. Cái đó 

không phải thu nhập khí lực bằng cách giày vò của sự ghen ghét, của 

ác tâm . . .ở ngoài thấy hoà hoản nhƣng nơi bên trong là một sức phá 

hoại ghê gớm mà ta không dè, cái không nói của ngƣời điềm đạm 

không có ẩn một ác ý gì khác . 

                                                       **     **      ** 

   HIẾU DANH : Chúng ta nói nhiều thƣờng là do nơi tấm lòng tự đắc 

nó xúi ta nhƣ thế. Ta kiếm đủ cơ hội để tỏ cho chung quanh thấy ta là 

giỏi, là hay để thoả mãn cái lòng tự đắc, hiếu danh của mình. Không 

phải những sự phách lối, thô kệch của sự khoe khoang mình một cách 

tinh vi, ta thừa đủ cơ hội để khen ngƣời nầy, tặng ngƣời kia nhƣng rốt 

lại ngƣời đƣợc khen ấy là bầu bạn, anh em, học trò hoặc con cháu ta. 

      Cứ quan sát kỷ chung quanh, ta sẽ thấy trong câu chuyện hằng 

ngày, ít có ai tránh khỏi cái tánh hiếu danh đó. Nhứt là mình , phải 

kiểm soát cho kỷ lời nói, đừng để sa vào hƣớng đó . 

   NÓNG  NẢY : Bất kỳ là ở trƣờng hợp nào, chúng ta đừng bao giờ 

biểu lộ ra sự nóng nẩy, bực tức. Dầu phải đứng trƣớc sự khiêu khích 

thậm tệ, hãy giữ thái độ trầm tỉnh. Nên tự nhủ “ nếu ta giận là ta mắc 

kế . Bởi ta không vừa ý họ, nên họ muốn trả thù ta bằng cách làm cho 

ta bực tức, đau đớn . . . nhất định ta không để cho ai lợi dụng và sai 

khiến ta nhƣ một con vật thụ động ”.  Đó là những xúc cảm vô ích về 

tình cảm. Ta phải kiểm soát nó cho kỹ và dẹp trừ nó, đừng cho nó lộn 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 221 

vào các hành động có ý thức của ta hằng ngày. Đây là một phƣơng 

pháp đối trị sự nóng nảy.  

   SỰ XÖC ĐỘNG VỀ CẢM GIÁC : Tƣ tƣởng của ta sở dĩ hoạt 

động là nhờ những nhận thức của ngũ giác quan. Đem những cảm giác 

ấy mà giải phẩu, lý luận là một điều rất hay cho sự tự chủ của ta . 

       Sau nầy về những xúc động do ngoại cảnh gây ra,  ta nên biết 

hình thái của ngoại cảnh thƣờng làm cho bên trong ta biến đổi. Giả sử 

ta đi vào trong một quán nƣớc, một đền thờ, một cơ quan chính quyền. 

. . không phải tâm hồn ta có một cảm giác nhƣ nhau: ví dụ vách sơn, 

bàn ghế, hình ảnh v.v..gây nơi lòng ta một cảm giác trang nghiêm tôn 

kính mà ta không thể có đƣợc khi bƣớc vào quán nƣớc trong làng . 

      Nếu sự bất ngờ xui ta đến nmột đền thờ hay ta chứng kiến một 

cuộc cúng mạng ghê tợn nào tự nhiên ta xây mặt đi chổ khác. Đó là 

một cử động ở dƣới quyền của ý thức. Hoặc có khi cách ăn mặc, dáng 

đi đứng của ngƣời, khiến ta đối đãi với họ, có những cử chỉ nhƣ thế 

này hoặc nhƣ thế  kia. Thí dụ : Trời sẩm, khí lạnh bên ngoài làm cho 

tinh thần ta uể oải buồn chán. Nhiều vật sờ đến khiến ta khó chịu hay 

sợ sệt. Có ngƣời sợ da cóc, sợ sâu, sợ dế. . . một cách hết sức vô ý 

thức. Điều cốt yếu là không phải ta đi tìm nó, nhƣng nếu ta gặp nó thì 

hãy trấn tỉnh lại ngó ngay vào nó và đừng sợ nó nữa. Dùng lý luận mà 

thắng những cử động vô ý thức đó. Ví dụ nhƣ sự náo nhiệt của xe 

chạy hay máy rồ. . .làm cho thần kinh ta khó chịu. Đừng nhăn mặt 

nhíu mày tỏ vẻ bực bội khó chịu gì cả. Hảy lẳng lặng nghe từng tiếng 

động của nó, bạn sẽ thấy rồi cũng không có cái chi mà là khó nữa . 

      Nếu có một hơi nồng, hôi hám, hãy tìm cách ngay từ gốc làm cho 

hôi thúi ấy đi nơi khác, nếu ta biết nó có hại, thì đừng có sợ mà bịt 

mũi, nhăn mày. Hãy tự nhũ “ Ta không để cho cái vật vô nghĩa này 

làm náo động lòng ta”. ăn uống ta chê món nầy ƣa món nọ. Nếu biết 

món ăn này có ích cho ta nhƣng ta không thích thì hãy cứ ăn món ấy 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 222 

mà tự nhủ : “ Ta nhất định không để thị dục ta ƣa muốn cái điều ta 

biết là không có ích ta không nên để dục vọng làm chủ lấy ta nữa. 

      Đang lúc thèm thuồng, một món ăn ngon lành làm kích động sự 

nhiễu dãi thế mà ta thắng đƣợc cũng không phải chuyện dễ dàng. Đây 

là một lối tự chủ lấy thị dục của mình. Toàn là những việc nhỏ nhặt, 

tuy vậy các bạn cũng nên biết, một cục đá , một giọt nƣớc nhỏ, nhƣng 

nhiều cục đá, nhiều giọt nƣớc mới làm nên trƣờng sơn đại hải, một 

bƣớc là ngắn, nhƣng nhiều bƣớc gộp lại thì ngàn dặm cũng không xa. 

Vậy các bạn nên lƣu tâm đến từng sự xúc động và cảm giác của mình . 

   THÁI ĐỘ VÀ CỬ CHỈ :Trƣớc hết ta phải nhất định gìn giữ kỷ 

cƣơng không cho mặt lộ vẻ kinh ngạc, hay bực bội vì những khó chịu 

do giác quan ta nhận thức nghe một tiếng động to và bất ngờ đúng 

giựt mình hay la hoảng, hảy trấn tỉnh ngay và im lặng, thấy cái gì lạ 

đừng tỏ dấu ngạc nhiên, hay kinh khủng. Đi xem hát, những lúc nhiệt 

hứng đừng la lối om sàm, rủi có đụng chạm, hay té ngả, cũng cứ thản 

nhiên đừng nhăn mày, nhíu mặt tỏ dấu đau thƣơng, đừng để ai tội 

nghiệp cho mình cả. Đi xem nếu chờ đợi, cứ thản nhiên đừng tỏ vẻ 

bực mình. Bất kỳ là ở chổ nào, trƣờng hợp nào khó chịu cũng phải 

khéo lợi dụng nó để luyện tập cử chỉ điềm tỉnh của mình. 

      Đừng tƣởng lầm nhƣ thế là tỏ ra mình nhu nhƣợc, có một cử chỉ 

tiêu cực, thụ động. Trái lại, ngƣời nhƣ thế là ngƣời dũng mãnh nhất 

trên đời, đối với những xúc động về tinh thần, cũng nên lấy một cử chỉ 

ấy mà đối phó. Có ai nhục mạ mình, hoặc làm phật lòng mình, hảy 

điềm nhiên, đừng tỏ dấu chi khó chịu cả. Nếu cần phải trả lời, hảy ung 

dung tƣơi tỉnh mà trả lời, vắn tắc và thản nhiên, đừng cho sắc mặt biến 

đổi theo mối cảm của tâm mình. Bất kỳ là một sự vật nào, bất kỳ là 

một ngƣời nào hãy tập ngó ngay thẳng bằng cặp mắt lạnh lùng quả 

quyết. Phản ứng lâu ngày rồi thì ta sẽ thấy chung quanh ngƣời hay vật, 

không còn có ảnh hƣởng gì đối với ta nhƣ xƣa nữa cả. Trí chí kiên 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 223 

tâm, một ngày một chút đừng nản lòng, đừng gián đoạn. Một ngày kia 

không xa đây, các bạn sẽ thấy đời mình thay đổi mới lạ./. 

      LỄ ĐỘ : Đừng tƣởng lầm, lễ phép đặt ra là để làm phiền rộn 

ngƣời đời. Mặc dầu nó kiềm thúc hành vi chúng ta, về mặt điêu luyện, 

điềm đạm, trong bƣớc đƣờng đầu phải cần đến nó rất nhiều . 

     Tín đồ của điềm đạm, trƣớc hết phải là một ngƣời lễ độ nhu nhã hết 

sức. Ngƣời lễ độ nhu nhã đúng mực là ngƣời khéo tự trị lấy những náo 

động nhất thời, những cử chỉ nóng nảy, những lời nói vụt chạc. Dẫu 

giận tức đến đâu, lễ độ buộc ta phải thản nhiên đừng tỏ vẻ thô tục cộc 

cằn. Kẻ thô lỗ, bất kỳ là trong thái độ nào hay lời nói, là kẻ còn sống 

trong thiên tính của loài vật, chƣa biết tự chủ. Ngƣời xƣa sở dĩ quá 

chú trọng về lễ, là vì muốn gìn giữ sự giao dịch giữa loài ngƣời, đừng 

có xô xác. Lễ là để kiềm chế tƣ dục. Đời càng văn minh chừng nào thì 

lễ càng tinh mật và đơn giản hơn chừng ấy. 

      Lễ phép tuy đối với kẻ điềm đạm là một điều trở ngại cho tinh 

thần tự do. Nhƣng đối với những kẻ chƣa điềm đạm, kẻ còn bị tính 

dục và ích kỷ thống trị nơi lòng, thì nó là một cƣơng kỷ đầu tiên rất 

cần thiết. 

      Lễ phép đây tôi muốn nói những cách nhã nhặn, điềm đạm, dùng 

để kiềm thúc những cử chỉ náo động của tính dục nhƣ nóng nảy, vụt 

chạc v.v.. Dầu ở trong hoàn cảnh trái ngƣợc đến đâu, cũng không quên 

lễ độ đó mới thật là lễ, quí vị đừng quên và hiểu lầm sự xả giao dùng 

những câu làm thuận lòng đẹp ý. Đó là sự nịnh hót, không phải là lễ 

độ thật sự cũng là những cử chỉ háo danh của ngƣời đời. Con ngƣời lễ 

độ theo tôi nghĩ là ngƣời không bao giờ vô lễ với ai cả, mặc dù ngƣời 

ta hết sức khiêm nhã với mình dù bị ngƣời khác làm nhục nhả mình 

mà tâm không nghỉ để trả thù. Dù cho ngƣời mắng nhiếc mình, mà 

mình mắng lại, ngƣời ta đánh mình mà mình đánh lại, rồi cứ cho rằng 

mình khôn và anh dũng, nhƣ vậy thì thật là sai lầm phải nghỉ rằng. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 224 

Nếu kẻ mắng ta là ngƣời không tự chủ, nếu ta phải đánh lại chứ không 

chịu thua thì vô tình ta là kẻ ngang hàng với ngƣời ấy hay sao ? Đó là 

cái dũng của phàm phu. Còn chúng ta nên nghỉ rằng, dù trong trƣờng 

hợp nầy vẫn giữ lễ độ, không vì ngƣời ta nhục mình mà chịu khuất 

thân làm kẻ tiểu nhân nhƣ họ. Danh dự ở nơi giá trị của mình không 

phải ở nơi lời khen tặng của con ngƣời. Dù ngƣời ta khen hay chê 

cũng không phải là sự tăng giảm tâm mình . 

                                   **        **       ** 

 ẢNH HƢỞNG CỦA HOÀN CẢNH : Bản tính loài ngƣời, ham bắt 

chƣớc cái gì mình tôn kính. Những điều ta mục kích chung quanh ta là 

những tấm gƣơng khuyến lệ, kích thích lòng ham mộ, phấn khởi của 

ta. Khi còn nhỏ đi xem hát thấy Quan Công đánh cờ, Hoa Đà mức tên, 

tôi rất hết sức cảm phục cái thái độ điềm tỉnh của Quan Công, về nhà 

nằm nghỉ và lập nguyện trong tâm, nhất định không rên khóc khi phải 

bị vấp ngả hay thƣơng tổn, dù trong hoàn cảnh bất hạnh của cuộc đời. 

Lớn lên có một dịp đi vào tiệm sách báo, chung quanh tôi, trong 

phòng treo những hình ảnh các bực anh hùng, dũng sĩ, những kẻ biết 

xem thƣờng những náo động vô ích, những tình cảm nhỏ nhen của bản 

ngã. Do đó trong hoàn cảnh đã tạo cho mình một không khí đầy sức 

mạnh thiêng liêng, giúp cho tôi rất nhiều, trong bƣớc đƣờng đầu tiên 

trên con đƣờng siêu thoát. Bởi vậy, hãy tránh xa những bạn ác, những 

kẻ nhút nhác, rụt rè, những kẻ háo thắng, nóng nảy, hay nói khoe 

khoang. Trái lại chúng ta tìm và làm bạn hay gần gủi với những ngƣời 

điềm đạm, quả quyết cử chỉ thuần hậu, ôn hoà. Lâu ngày gần mực thì 

đen, gần đèn thì sáng. Nhất định xa lánh những bạn ác có tính cách vụt 

chạc, lẳng lơ, náo động nhất thời, lao chao, liến khỉ, nếu bị hoàn cảnh 

bắt buộc phải sống chung thì hãy xem họ nhƣ cái gƣơng xấu để giữ 

mình . 

                                    **        **    ** 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 225 

  ÁM THỊ : Am thị là dùng cách âm thầm mà chỉ thị để khiến ngƣời ta 

bất giác phải theo mình. Ngƣời bị ám thị là ngƣời mất tự chủ, chỉ làm 

theo kẻ khác làm, nói theo kẻ khác nói, mừng, giận, thƣơng, vui cho 

đến tƣ tƣởng cũng theo chỉ thị của kẻ khác . 

       Ngƣời điềm đạm, tức là ngƣời tự chủ, hết sức lƣu tâm trong các 

hành động hay tƣ tƣởng của mình, nhất định không để bị phải ám thị 

hay thôi miên vì một lẽ gì cả. Chỉ tin nơi sức mình, đừng bao giờ chịu 

sống nô lệ với những dẫn dụ, những kích thích bên ngoài là tự biến 

tâm hồn mình cho sức mạnh của ám thị 

                                           **             **         ** 

     (Nuốt đƣợc cái cay đắng trong cay đắng mới làm đƣợc hạng ngƣời 

trên loài ngƣời ). 

                                          **         **          ** 

 

     - Nghe lời chê bai mà giận là làm ngòi cho người gièm pha, nghe 

câu khen ngợi mà mừng là làm mồi cho lời nịnh hót . 

     - ở đời cái gì thung dung thì còn mà cấp bách thì mất, việc mà 

ung dung thì có ý vị, người mà ung dung thường hay sống lâu . 

    - Cần điều dưỡng cái khí lúc đang giận đề phòng câu nói lúc 

sướng mồm, lưu tâm sự lầm lúc bối rối, biết dùng đồng tiền lúc sẳn 

sàng . 

    - Nhịn điều người ta không thể nhịn được, dung đi điều người ta 

dung được chỉ có người kiến thức mới làm việc ấy ./. 

                        Sao lục 5-11-1992   -   8-10- Nhâm thân . 

PHỤ ĐỀ 

      Năm giới cấm phật dạy, nếu mọi ngƣời giữ trọn, thì hiện trong đời 

nầy ít nhất ra đối với bản thân của mình nó có rất nhiều an lạc một 

cách thiết thực, chứ không nhƣ những lời ngƣời ta rêu rao, sàm báng 

về sự giữ giới của phật là gò bó. cũ kỷ, lỗi thời.v.v... 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 226 

     Là ngƣời, ai không sợ già, sợ chết, sợ đau. Nhất là cái đau mỗi 

ngƣời trong đời không ai là không gặp. Trạng thái già nó diển ra từ từ 

âm thầm còn trẻ thì chƣa cảm nhận. Còn chết thì chƣa đến, nhƣng ai 

biết cũng sẽ đến mà không biết lúc nào. Còn đau thì già trẻ gì nó cũng 

không chừa. Vì thế cách tốt nhất tránh đƣợc đau bệnh ta nên thực tập 

theo giới phật dạy, thì có thể tránh đƣợc 70 , 80, 90, %. 

     Ta hãy thấy lợi ích của 5 giới phật dạy, nếu thực hiện đƣợc nó sẽ 

giúp thân ta yên ổn nhƣ sau :   Trong cơ thể con ngƣời có 5 bộ phận 

chính yếu, là bộ máy hoạt động của cơ thể : 

      Tâm ,  Can , Tỳ , Phế ,  Thận , Tức là Tim, Gan, Ruột,(dạ dày, già, 

non ), Phổi và thận. 

      Với 5 bộ phận này tƣơng ứng với 5 giới . Nếu không sát sanh là 

bảo vệ tốt cho tim. Nếu không trộm cắp thì bảo vệ tốt cho gan. Nếu ăn 

chay trƣờng, không ăn mặn thì bảo vệ tốt cho ruột, dạ dày. Nếu không 

nói dối, nói hung ác, nói thêu dệt thì bảo vệ tốt cho phổi. Nếu không 

dâm dục thì bảo vệ tốt cho thận. 

    Nếu không sát sanh thì không làm hại cho ngƣời và vật, ngƣời, vật 

không lo sợ thì gieo cái nhân không bịnh, không lo sợ  . . .nên tim 

mình đƣợc tốt. 

    Nếu không trộm cắp thì gieo cái nhân không làm cho ngƣời ta buồn 

rầu, bực tức vì mất của . . .nên gan mình không bịnh hoạn . 

    Nếu không nói dối, nói lời độc ác, nói lƣỡi hai chiều, nói lời thêu 

dệt, thì không gây cái nhơn thị phi, không to tiếng lớn lời, nên phổi 

không bị hao tổn  

    Nếu không dâm dục, thì thận đƣợc an toàn không bịnh hoạn, không 

dẫn đến các chứng bịnh đau lƣng, mõi mệt . . .  

    Nếu ăn chay trƣờng,  thì bảo đảm đƣợc dạ dày và đƣờng ruột , 

không bị tác hại của thức ăn mặn có nhiều độc tố của thịt gây nên, ăn 

mặn khó tiêu hơn ăn chay. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 227 

     Với 5 điều giới trên là sự bảo vệ thân thể con ngƣời một cách thiết 

thực, chứ không phải là những điều cấm đoán, mê tín nhƣ có một số 

ngƣời lầm tƣởng.  Năm giới nầy bất cứ ai thực hiện cũng đƣợc không 

cần phải là phật tử, nếu ai tin tƣởng thực hành thì có lợi cho mình, chứ 

không phải phật hộ cho mình khỏi bịnh, đây là phƣơng thuốc khoa học 

thực tế mà ít ngƣời tin, không tốn thời gian, không tốn tiền bạc, mà 

còn lợi cho kinh tế nữa. Thế mà ai cũng cho là những ngƣời giữ giới 

của Phật là kẻ khùng điên, cuộc đời đầy thú vui mà không hƣởng, để 

chết rồi uổng cuộc đời. Con cá to, miếng thịt lớn không ăn lại ăn rau 

ăn củ, dại gì mà ngu thế ? Thử hỏi họ ăn ngon bằng rƣợu thịt sao họ 

chết sớm và bịnh hoạn đầy nhà thƣơng thế ? . Nếu dại không hƣởng 

vui sao nhiều ngƣời phải tự tử, không muốn sống ? 

        Ăn chay và ăn mặn, thức ăn nào có ưu thế hơn ? 

       Ăn chay không phải là ăn kham khổ, thiếu chất bổ, thiếu sức 

khỏe. Thử hỏi con voi, con trâu con bò, con ngựa nó ăn cỏ sao sức 

mạnh và thể xác nó lớn và mạnh hơn con ngƣời và các loài ăn thịt ? 

       Ta thử để một bó rau hai ba ngày thì nó bắt đầu héo và khô, nếu ta 

để cục thịt hoặc con cá hai ba ngày thì hôi thúi dẫn đến ruồi lằn kiến 

bu. Ta thử thả bó rau xuống nƣớc thì bó rau nổi, còn thịt cá thả xuống 

nƣớc thì chìm. Ta biết rằng thức ăn chay không những bảo đảm sự 

tinh sạch và còn làm cho sức khỏe và tinh thần minh mẫn hơn. Vì thế 

đừng cho những ngƣời ăn chay là những kẻ khung điên ngu dại, mà là 

những ngƣời thông minh biết chọn cho mình cách sống an lạc và làm 

cho hoàn cảnh chung quanh yên ổn . . . 

                                  **    **    ** 

   Sanh :  Chào đời bằng tiếng khóc u oa , 

Vừa thấy trần gian biết khổ a ! 

Nuôi miệng lây huây lo tráo chác 

Gìn thân lẫn quẩn sợ oan gia 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 228 

Bận thêm con, vợ, nghèo đau, đói , 

Còn nổi quốc gia lại địch nha 

Mãn tháng cùng năm lòng nơm nớp 

Lo còn lo mất khổ cho ta . 

 

  Bệnh :    Hởi này phải chịu khổ cho ta , 

Mƣa gió phong sƣơng thể bất hoà 

Đau ốm thanh niên đành bó gối 

Liệt mê tuổi trẻ phải làm ra 

Trể chơn sự nghiệp vì lâm bệnh 

Lỡ bƣớc công danh bởi sởi da, 

Đau nhứt nổi niềm ngồi rủ riệt 

Nợ nần nghèo thiếu nghĩ không ra . 

 

 Già :Da nhăn đầu bạc tính không ra , 

Tứ hải non sông phải giữ nhà 

Tai điếc mắt loà còn sợ chết 

Lƣng còm gối mõi có nhƣ ma 

Nghẹn ngào ăn uống ngon thành đắng 

Lếu láo rƣợu trà quí hoá nhoà, 

Còn xác không hồn đèn trƣớc gió 

Thì ra biết khổ tuổi già nua . 

 

  Tử :    Mong manh còn mất tuổi già nua 

Xảy đến vô thƣờng khổ quá ta 

Nhƣ gổ nằm trơ hồn vía dại 

Khóc than van dội vợ con là 

Quan tài một cổ ghì neo sát 

Tang chủ đẩy đang tiển xác ma 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 229 

Dƣơng thế âm ty đôi nẽo biệt 

Đêm đen nấm mộ tuyết sƣơng pha. 

 

            **     ** 

Khuyên chớ so đo dại với khôn 

Có chi dại có chi khôn 

Khôn trong việc ác là khôn dại 

Dại biết làm lành ấy dại khôn 

Nếu biết có khôn là có dại 

Thế là đừng dại cũng đừng khôn . 

Nhẫn sao khỏi vƣớng vòng khôn dại 

Mới thoát ngoài vòng dại với khôn 

 

                **   ** 

Khuyên chớ so đo khổ với vui 

Có chi là khổ có chi vui 

Vui trong tham dục vui là khổ 

Khổ để tu hành khổ hoá vui 

Nếu biết có vui là có khổ 

Thế là đừng khổ cũng đừng vui 

Nhẫn sao cho khỏi vòng vui khổ 

Mới thoát ngoài vòng khổ với vui 

              **    ** 

 

Vi tính xong chiều 3-5-Giáp thân ( Hạ  20-6-2004 ) 

 

NGHE PHÁP  LÀ HẠNH LÀNH 

           Nghe pháp là một trong những hạnh lành, có 5 điều lợi ích : 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 230 

   1/ Nghe pháp chƣa từng nghe .  2/ Thấm nhuần các pháp đã nghe 

   3/ Khi nghe pháp tâm đƣợc an vui.  4/ Khi nghe pháp đoạn nghi 

sanh tín. 

   5/- Khi nghe pháp thay đổi đƣợc tri kiến. 

 

           MƢỜI CÔNG ĐỨC KHI ĐẾN CHÙA 

       Khi đến chùa ngƣời phật tử có đƣợc 10 công đức nhƣ sau : 

  1/ Bố thí ( cúng dƣờng ) 2- Trì giới ( không làm ác, giữ thân khẩu ý 

thanh tịnh). 3- Tham thiền ( Thiền chỉ, thiền quán, thiền định, thiền 

tuệ, thiền niệm, thiền tụng ) 4- Niệm Phật.  5- Lạy Phật. 6- Phục vụ ( 

làm công quả ) . 7- Thính pháp ( nghe giảng pháp ) . 8 - Thuyết pháp ( 

nói chuyện đạo, không nói chuyện đời, thị phi v.v ) 9- Tâm thanh tịnh. 

( không phiền não ) 10- Cải tạo tri kiến. 11 - Hồi hƣớng . 12- Làm 

khích lệ cho nhiều ngƣời. 

 

          NGHIỆP VÀ NHÂN QUẢ 

  Nghiệp là hành động dữ lành. 

 Duyên sanh quả trổ tái sanh vui buồn 

 Ai làm sanh chúng máu tuông, 

 Tái sanh phải chịu chết non thƣờng thƣờng 

 Còn ai sanh chúng mến thƣơng. 

 Không làm đổ máu mạng trƣờng chẳng sai 

 Ai không hại chúng bằng tay 

 Đời sau khỏe mạnh ngày ngày an vui 

 Nếu ai hại chúng bằng tay 

 Đời sau bệnh tật ngày ngày ốm đau. 

 Ai hay phẩn nộ gắt gao 

 Đời sau xấu xí làm ngƣời vô duyên 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 231 

 Còn ai ít giận ít phiền, 

 Tái sanh làm kẻ hữu duyên mỹ miều 

 Ai hay ganh tỵ ngƣời cao 

 Tái sanh bất cứ kiếp nào thế cô 

 Ai không ganh tỵ hồ đồ 

 Đời sau sẽ đặng thế cao nhiều quyền, 

 Ai không bố thí của tiền 

 Đời sau tài sản thƣờng thƣờng ít oi 

 Nếu ai bố thí của tiền, 

 Đời sau tài sản trong ngoài thừa dƣ. 

 Ai hay kiêu ngạo Tăng sƣ 

 Tái sanh dòng giống bần cƣ thấp hèn 

 Nếu ai khiêm tốn kính nhƣờng 

 Đời sau ắt đặng cao sang uy quyền 

 Ai không truyền hỏi pháp duyên 

 Tái sanh làm kẻ thụy miên ngu đần 

 Còn ai tìm đến sa môn 

 Hỏi rằng các pháp đặng khôn nhiều đời 

 Thế Tôn giảng dạy đủ lời 

 Nghiệp là tài sản là nơi trỏ về. 

       

      NGHIỆP : gồm có nghiệp lành và nghiệp dữ. Qua bài trên có các 

ý nhƣ sau 1/ Sát sanh : Giết, đánh đập        =>  tái sanh : chết non, 

bệnh tật 

2/ Phẩn nộ : =>Tái sanh => làm ngƣời xấu xí :trái lại: ngƣời có duyên, 

đẹp đẽ 

3/ Ganh tỵ : => Tái sanh=> làm ngƣời thế cô : Trái lại: Ngƣời có 

quyền. 

4/ Bố thí    : => Tái sanh => Giàu có , Trái lại : Nghèo thiếu, bần cùng. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 232 

5/ Kiêu ngạo tăng: => tái sanh giòng họ thấp hèn. 

6/ Khiêm tốn : => Tái sanh làm ngƣời cao sang, uy quyền. 

7/ Học hỏi Phật pháp: => làm ngƣời thông minh. Trái lại làm ngƣời 

ngu đần. 

 

                   Nghiệp duyên ở tại nơi mình 

           Sống sao phải đạo Phật trời mới chở che 

 

 

BA ĐIỀU KHIẾM KHUYẾT  

 Ở đời từ ngƣời nghèo đến ngƣời giàu ai ai cũng vất vã từ thể xác 

đến tinh thần mới làm ra miếng ăn, cái mặc và chổ ở. Ngƣời nghèo thì 

lo toát mồ hôi mới có cái ăn đủ sống qua ngày, vất vã dành dụm mới 

có cái nhà để ở, tiết kiệm từng đồng mới có đủ cái mặc che thân. 

Ngƣợc lại ngƣời giàu sang thì không phải lo vất vả nhƣ ngƣời nghèo, 

mà họ đủ cả ăn mặc ở dƣ thừa, nhƣng họ cũng không tránh khỏi cái 

khổ lo sợ đau đáu trong lòng. Họ cũng phải tính toán, thức khuya dậy 

sớm, trăm mƣu ngàn kế, phải đối phó với nhiều vấn đề trên thƣơng 

trƣờng làm ăn. Nếu sơ hở một chút thì sự nghiệp trở thành trắng tay. 

Việc làm ăn của ngƣời giàu càng khó khăn hơn việc tìm miếng ăn của 

ngƣời nghèo. Vì ngƣời càng giàu thì càng có nhiều đối thủ phải cạnh 

tranh, phải đối phó với nhiều việc nhiều hạng ngƣời công việc không 

đơn giản. Ngƣời nghèo không sợ thua lỗ, ít sự đối phó sự nguy hiểm 

không cao. Tóm lại ở đời nghèo cũng có cái khổ, ngƣời giàu cũng 

không thoát đƣợc khổ. Hoàn cảnh luôn luôn thay đổi từ cơ chế xã hội 

cho đến thời tiết bất thƣờng, cho nên  lo sợ mất còn về của cải, về thân 

mạng, địa vị danh lợi của thế giới con ngƣời rất bấp bênh. Ngày hôm 

nay là tỷ phú không ngờ ngày mai là kẻ bần cùng. Hôm nay là một 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 233 

quan chức địa vị cao, ăn trên ngồi trƣớc, có thể ngày mai là kẻ tù tội, 

là thƣờng dân.  Điều này Phật đã nhắn nhủ nhắc nhỡ từ ngàn xƣa : “ 

Quốc độ nguy thúy, sanh tử bì lao, tứ đại khổ không . . .” Thế giới nói 

chung, các quốc độ nói riêng luôn luôn ở trong tình trạng nguy ngập 

nào là gió mƣa bão lụt, động đất sóng thần, núi lửa, mƣa đá gió xoáy, 

hạn hán thiên tai, dịch bệnh. Về thời tiết luôn thay đổi. Về con ngƣời 

luôn luôn đấu tranh không ngừng gây khổ cho nhau. Cho nên mạng 

sống con ngƣời luôn đe dọa, vì thế Phật gọi là bì lao, là khổ không của 

thế giới con ngƣời là vậy. 

         Ở đời vất vã cực nhọc mới có sự tồn tại, và thành công, thì thử 

hỏi vấn đề tu đạo của chúng ta cũng phải gia công tu tập, không thể 

dần dà nhởn nhơ bỏ trôi qua ngày tháng. Một ngày nóng mƣời ngày 

lạnh thì làm sao ta nắm chắc đƣợc sự thành công. 

           Tại sao ta tu hành lâu năm mà không đạt đƣợc một hiệu quả 

nào ?  Đó là có ba lý do : 1/ Không gặp bậc minh sƣ   2/ Ta không lấy 

việc sanh tử làm tâm niệm hàng đầu 3/ Đối với danh lợi thế gian ta 

chƣa thật sự buông bỏ. 

 1 / Không gặp đƣợc minh sƣ chân chánh. 

     Sở dĩ chúng ta tu không đạt đƣợc sự tiến bộ là do ta chƣa gặp đƣợc 

minh sƣ dẫn dắt. Nhƣ vậy ở đời ô trƣợc nầy, chánh tà lộn xộn ma Phật 

khó phân, thật giả xen nhau làm sao phân biệt, làm sao tìm ra minh sƣ 

? Minh sƣ là thầy sáng suốt chơn chánh chỉ đƣờng đƣa lối cho ta đi 

đúng đích. Không có minh sƣ ta sẽ đi lạc đƣờng, không có minh sƣ ta 

sẽ sa hầm sụp hố. Vậy trong sự tu tập cần phải có minh sƣ. Nhƣ vậy 

làm sao tìm minh sƣ trong đời mạt pháp ? Ta đang tu tập theo Phật thì 

ta căn cứ vào Phật và tổ là minh sƣ của sự tu tập. Căn cứ vào Phật cái 

điểm nào để tu ? 

        Phật từ địa vị cao sang, con của vua sống cuộc đời đầy vinh hoa 

phú quý mà ngài từ giả ra đi không màng danh lợi thế gian. Sống đời 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 234 

độc thân, tài sản chỉ có ba y một bát. Thức ăn nuôi thân là thức ăn đi 

xin, ăn trong một ngày một bửa không cất chứa ngày mai. Ngủ thì ngủ 

dƣới gốc cây, không mền không chiếu thực hiện suốt cả cuộc đời.  

Còn tổ thì sao ?  Tổ Huệ Khả chặt một cánh tay, đứng trong mƣa 

tuyết, tuyết đọng đến đầu gối để chờ tổ khai thị mà cầu pháp. Tổ Huệ 

Năng, gia đình vỏn vẹn một mẹ một con, nghèo khổ sống bằng nghề 

đón củi để nuôi mẹ, thế mà Ngài vẫn đi tu học đƣợc. Ở chùa đƣợc 

Ngũ tổ cho tu mà chƣa đƣợc học, chỉ làm công quả dả gạo ở dƣới nhà 

trù. Vì thân mình nhỏ bé không đủ sức để đẩy nổi cần chày đạp, nên 

phải cột thêm vào mình một cục đá mới đủ sức để chày đạp cất lên cất 

xuống. Cực khổ nhƣ thế mà làm tổ kế thừa. 

      Ở đời vàng thau lẫn lộn, giả thật khó phân tìm ra minh sƣ thì rất 

khó, vì thế ta chỉ nƣơng theo Phật, lấy Phật làm thầy chỉ đạo là tốt 

nhất, khỏi sợ phải lạc đƣờng sụp hố. Muốn định vị sự thành công của 

một hành giả tu tập, ta không thể căn cứ vào ngƣời đó thành công trên 

các lãnh vực xây dựng và học vấn đƣợc. Chùa to Phật lớn, đồ chúng 

đông, bằng cấp cao thuyết giáo giỏi không liên quan đến việc sanh tử 

sự đại của con ngƣời. Mà ta chỉ căn cứ trên lãnh vực tu chứng của 

ngƣời đó, hành giả đó đã phá đƣợc vô minh phiền não chƣa, đã tận trừ 

tham sân phiền não chƣa đó là căn bản của ngƣời tu. 

      Chổ thành công của ngƣời tu là chổ tận trừ đƣợc phiền não, đốn 

phá vô minh. Tự mình phá phiền não giúp ngƣời khác phá trừ phiền 

não mới là chổ thành công. Bằng cấp địa vị, danh lợi không phải là sự 

thành công của ngƣời tu. Làm vua, làm quan hay làm dân không quan 

trọng, làm chủ hay làm tớ không đặt thành vấn đề. Nhƣng vấn đề là 

làm vua, làm quan, làm chủ hay làm tớ thật sự làm có đƣợc việc và 

thành công hay không là điều quan trọng. Tu ai cũng tu mà tu nhƣ thế 

nào phá đƣợc vô minh phiền não tận trừ nghiệp chƣớng thoát sanh liễu 

tử là điều quan trọng nhất của đời ngƣời tu. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 235 

   2/ Vì ta không lấy việc lớn sanh tử làm tâm niệm: 

   Thế nào là sanh tử ?  Sanh tức là sanh ra, tử là chết.  Sống và chết là 

việc quan trọng nhất. Từ con ngƣời cho đến loài vật, ai cũng mƣu cầu 

sự sống và sợ cái chết. Trong đạo Phật cho biết, chúng ta đây không 

phải chỉ sống có một lần này và chỉ có chết một lần thôi, mà đã từng 

sinh ra và đã từng chết trong nhiều đời nhiều kiếp qua rồi. Sự sống 

chết nó trôi lăn trong nhiều kiếp và đã trãi qua rất nhiều trạng thái 

khác nhau, lúc làm ngƣời khi làm thú, lúc là quỷ thần v.v rất cực khổ 

nên gọi là sự đại. Một cuộc đi xa không chấm dứt không ngừng nghỉ. 

Mỗi lần sinh là mỗi lần đau khổ, mỗi lần chết là mỗi lần khổ đau vất 

vã vô cùng. Sự sợ chết là một bản năng sinh tồn của loài có sinh 

mạng, một khi mất sinh mạng là một sự đau khổ vô cùng, mà tìm lại 

đƣợc một sinh mạng mới nhƣ cũ cũng rất khó. Vì thế nên gọi là việc 

lớn của đời ngƣời. Phật dùng đạo nhãn nhìn khắp chúng sanh không 

một chúng sanh nào thoát khỏi cái vòng sanh rồi chết, chết để rồi 

sanh. Chết đây sanh kia, làm ngƣời làm thú, ngạ quỷ, súc sanh vô 

định. Vì thế ai cũng sợ chết ! Cái chết không ai có thể biết đƣợc thần 

chết đến viếng mình lúc nào ?  có thể 20 năm sau, hoặc 5 năm sau 

cũng có thể hôm nay hoặc ngay mai hay một tiếng đồng hồ sau. Bất 

cứ lúc nào con ngƣời có thể bị tai nạn, nhƣ xe cộ động đất, sóng thần 

bệnh tật v.v gặp tai họa ngoài ý muốn. Thật là đáng sợ, vì chúng ta 

không có khả năng biết trƣớc cái chết của mình nên  lúc chết bất ngờ 

tâm lý bàng hoàng lo sợ bất an . .  .Phật dạy “ mạng ngƣời trong hơi 

thở ” ý nói rằng thở ra không trở vào là đã qua đời khác. Không ai 

trong chúng ta dám tuyên bố sẽ luôn luôn thuận lợi những gì ta đang 

có. Cho nên chúng ta cần phải khéo léo vận dụng năm tháng còn sống 

mạnh khỏe, nắm chắc những khoảnh khắc thời gian quý báu đó mà 

dụng công tu tập, làm các việc phƣớc thiện, nổ lực tu tập để lúc mạng 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 236 

chung tránh đƣợc sự hoảng hốt sợ hải nhƣ cua bị đƣa vào chảo nƣớc 

sôi. 

       Giác ngộ rõ ràng về sự thật “ mạng ngƣời vô thƣờng mau nhƣ 

nƣớc dốc, ngày nay chẳng bảo đảm đƣợc ngày mai ” . Vì ngƣời nào 

thấu đáo đƣợc mạng ngƣời vô thƣờng thì không còn tâm phóng túng 

tham lam nữa. Ngƣời nào đã thức tỉnh đƣợc sinh mạng vô thƣờng là 

đã mở đƣợc cửa trí tuệ đi vào con đƣờng vô sanh, bƣớc trên lộ trình 

thoát ly sanh tử. Phật luôn nhắc ta “ Thị nhật dĩ quá, mạng diệc tùy 

giảm, nhƣ thiểu thủy ngƣ, tƣ hữu hà lạc ? ” Nghĩa là một ngày đã qua, 

mạng sống theo đó mà giảm dần, nhƣ cá trong ao nƣớc cạn dần, nào 

có vui chi, cần phải siêng năng tinh tấn tu hành, gấp nhƣ cứu lửa cháy 

đầu, cẩn trọng chớ có buông lung. 

       Tiền tài sắc đẹp, địa vị học thức danh cao lợi lớn, phần nhiều 

không có liên quan gì đến việc sanh tử. Cho dù sang giàu nhƣ vƣơng 

hầu quý tộc, học thức uyên bác nhƣ biển cả, địa vị cao nhƣ công 

khanh, dung mạo đẹp nhƣ Tây Thi, mà một khi đại nạn của đời ngƣời 

đến thì không ai tránh khỏi sự bấn loạn cả. Dù có giai nhân tài tử cũng 

không khỏi bạc mệnh, cũng không nên cho rằng tuổi còn trẻ, Diêm 

Vƣơng đang còn ngủ chƣa thức giấc nên chƣa vội tìm đến. Mà sự thật 

cuộc đời cái chết nó bình đẳng không kiên chừa ai, phải biết rằng hằng 

ngày, từng giờ từng phút diễn ra trên trái đất loài ngƣời, những ngƣời 

nằm trong quan tài không nhất thiết là ngƣời già, mà là những ngƣời 

đi chƣa đến điểm cuối cùng vẫn có nhiều ngƣời trẻ. Cho nên ngƣời 

xƣa cảnh giác rằng : “ Chờ đợi già mới chịu tu, mồ hoang lắm kẻ tuổi 

còn xuân ”. Giờ chết con ngƣời không ai đoán định đƣợc, trừ những vị 

tu hành có đạo lực biết trƣớc giờ chết, phần đông con ngƣời đều là 

sống say chết ngủ. Cái chết đến với con ngƣời có thể trong thai mẹ, 

một vài tuần, một vài tháng, 5,3 tháng v.v hoặc ra khỏi thai cho đến 

80, 90 tuổi rất bình đẳng không thể từ chối mà đƣợc. Sồng ngày nay 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 237 

không bảo đảm đƣợc ngày mai, cho nên cần phải gấp tu để dự trử tƣ 

lƣợng để lúc chết ra đi không lo sợ bấn loạn tâm cang nhƣ cua vào 

chảo nƣớc sôi, thật là đau khổ không thể tả xiết. 

     Nói tóm lại phần đông con ngƣời không thấy đƣợc lẽ vô thƣờng 

cho nên không lo gấp rút tu tập, chỉ dần dà qua năm tháng, không thấy 

sanh tử là việc lớn nên không tha thiết tu tập. Tu một ngày nóng 10 

ngày lạnh, nhởn nhơ trôi qua ngày tháng, không khác thuyền neo cọc 

đóng mà ra sức chèo, làm sao rời khỏi bến ? . . Các cổ đức dạy rằng : “ 

Việc lớn chƣa sáng nhƣ đƣa đám ma mẹ (lo, buồn ), việc lớn đã sáng 

cũng nhƣ đƣa đám ma mẹ ( lo, buồn, chƣa về đến chốn, nhƣ mới tìm 

ra con đƣờng còn phải đi ) 

 3-Đối với danh lợi thế gian không buông bỏ đƣợc : 

   Danh và lợi ở thế gian, ngƣời đời xem nhƣ núm ruột không bỏ đƣợc. 

Ở đời làm nên danh và lợi họ phải trải qua thời gian dài vất vã mới tạo 

nên , ít có ngƣời thành công trong thời gian ngắn. Ví nhƣ muốn ngồi 

cái ghế chủ tịch, họ phải đầu tƣ công sức, trí tuệ, thời gian, tiền bạc. 

Nào là ăn học từ cấp I, cấp II, cấp III, rồi đại học và các chuyên 

ngành, phải có bằng nầy bằng nọ và khóa trình công tác phục vụ cho 

xã hội. Phải có học vị có thành tích công trạng thì mới tạo nên cái 

danh rất là vất vã. Thế mà giữ cái ghế ngồi chủ tịch không đơn giản, vì 

có rất nhiều ngƣời muốn ngồi cái ghế đó, hơn nữa thời hạn cái ghế chỉ 

ngồi trong vòng thời gian năm năm thì hết. Tiền tài sự nghiệp cũng 

vậy, phải tốn công sức và thời gian mới có đƣợc, mà không phải ai 

làm cũng thành công, có ngƣời thành công lại có ngƣời thất bại. Mà 

thành công không phải luôn luôn mà là lúc đƣợc lúc thua, lúc huề vốn.  

        Danh lợi thế gian rất là hƣ ảo bấp bênh, nó luôn luôn thay đổi 

khó lƣờng, hoặc do chủ quan hoặc khách quan. Về chủ quan, lúc mình 

còn phƣớc thì làm ăn nên ra, địa vị tăng tiến, lúc phƣớc hết thì mọi sự 

hoàn tay không. Chủ quan phƣớc còn thì trí tuệ và sức khỏe đầy đủ, 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 238 

phƣớc hết thì trí tuệ lu mờ sức khỏe sa suốt, nào là bệnh tật hay tai 

nạn, lúc đó dù là địa vị cao cũng không giữ đƣợc, tiền muôn bạc vạn 

cũng không thay thế bệnh tật đƣợc. Về khách quan, xã hội luôn thay 

đổi, thị trƣờng mỗi ngày một khác, thời tiết khí hậu biến động kinh tế 

theo đó mà lên xuống bất thƣờng.  Sự vật luôn thay đổi vô thƣờng mà 

tầm nhìn con ngƣời tƣởng chừng nhƣ nó đứng yên mãi mãi, do đó một 

khi thay đổi sinh tâm hối tiếc sầu thƣơng. Danh và lợi ràng buộc 

không buông bỏ đƣợc, danh và lợi che lấp chân tánh con ngƣời, dẫn 

dắt con ngƣời đi lạc đƣờng, không đủ trí tuệ soi thấu cuộc đời. Duyên 

theo tình đời không cắt dứt đƣợc, không tháo gỡ đƣợc. 

      Tóm lại, sở dĩ ngƣời tu lâu mà không có đạt hiệu quả, do ba điều 

khiếm khuyết là  :  

      a/ Không gặp minh sư, thiện hữu trí thức, nên đi sai đƣờng lạc 

lối, sa hầm sụp hố.  

      b / Không lấy việc sinh tử là việc lớn, nên dần dà nhởn nhơ để 

ngày tháng trôi qua, không siêng năng tinh tấn . 

      c/  Đối với danh lợi không buông bỏ được : Vì không thấu lẽ vô 

thƣờng, do không soi thấu nên bị ràng buộc không buông bỏ , không 

cắt dứt. 

       Rốt cuộc tu chỉ dậm chân tại chổ. Tổ Quy Sơn nói “ Chổ đi năm 

trƣớc, tất bƣớc không dời ”. Tu học đã lâu, nhƣng cái tập khí ban đầu 

vẫn còn nguyên chƣa thay đổi, nên gọi chổ đi năm trƣớc tất bƣớc 

không dời là vậy ./. 

 

TÁI SANH LÀM NGƢỜI LÀ RẤT KHÓ 

  Đức Phật đã từng đƣa ra nhiều ví dụ chỉ cái khó khi đƣợc làm ngƣời, 

nhƣ trong kinh Pháp Hoa Phật nói đƣợc làm ngƣời khó hơn con rùa 

mù ngoài biển khơi, 100 năm nổi  lên một lần gặp đƣợc bộng cây có 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 239 

cái lỗ mà trổi đầu lên là gặp ngay cái lỗ ấy còn dễ hơn khi làm đƣợc 

thân ngƣời. Hay phật lại đƣa ra ví dụ, Phật lấy móng tay kêu một chút 

đất trên móng tay, kêu A Nan hỏi rằng, này A Nan đất trên móng tay 

Nhƣ Lai nhiều hay ít so với đất dƣới đại địa ? A Nan trả lời, bạch Thế 

Tôn đất ở trên móng tay Nhƣ Lai quá ít so với đất ở đại địa. Phật lại 

bảo, này A Nan, từ xƣa đến nay số ngƣời chết đi mà đƣợc tái sanh làm 

ngƣời thì rất ít nhƣ đất trên móng tay, còn số ngƣời chết chƣa đƣợc tái 

sanh làm ngƣời thì rất nhiều nhƣ đất ở đại địa. Vì thế ở đây cho chúng 

ta biết vì sao khó đƣợc làm ngƣời đại khái có ba nguyên nhân nhƣ sau: 

    Khó vì nguyên nhân : Thiện nghiệp là nguyên nhân chủ yếu nhất 

để đƣợc tái sanh làm thân ngƣời, nhƣng thiện nghiệp thật sự là hiếm. 

Vì sao thế ? Thiện nghiệp gồm có sự thực hành các giới nhƣ 5 giới, 10 

giới thực hành hết thì đủ tiêu chuẩn tái sanh làm ngƣời. Nhƣng ở đời 

mấy ai giữ đƣợc cho trọn vẹn. Cho nên nói khó về nguyên nhân là 

vậy. 

     Khó thứ hai là số lƣợng :  Vì con ngƣời là số lƣợng quá nhỏ so 

với số lƣợng sanh linh trong sáu cõi. Chúng ta thấy trên quả đất nƣớc 

biển chiếm hết 2/3 còn lại núi và sa mạc chiếm một phần, con ngƣời 

chỉ ở một góc so với số đất trên quả địa cầu. Trong nƣớc, trong núi, 

trên sa mạc con ngƣời không thể sống đƣợc, chỉ có các loài động vật 

sống thôi. Rồi trên dãi đất con ngƣời sống đƣợc cũng có xen lẫn nhiều 

sinh vật nữa vô số kể, nhƣ kiến dun, chim cá v.v so với con ngƣời 

chúng lại rất đông. Chỉ tính sơ ở cõi ngƣời chúng ta đã thấy súc vật 

sinh vật đã nhiều hơn con ngƣời rồi. Cho nên số lƣợng sanh linh nhiều 

nhƣ vậy nếu đầu thai vào con ngƣời thì không thể. Vì con ngƣời có 

khả năng sinh đẻ 1,2 hoặc 5,7 là cùng. Nhƣng sinh vật một con mái có 

thể sinh đẻ cả mấy ngàn con, mấy ngàn trứng. Cái điều kiện làm ngƣời 

rất khó điều kiện làm súc sanh rất dễ. “Thân ngƣời khó đƣợc mà dễ 

mất, thân súc sanh dễ đƣợc mà khó ra ” , cũng nhƣ “ địa ngục dễ vào 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 240 

mà khó thoát ”. Con ngƣời một năm có khả năng sinh con một lần, 

mỗi lần chỉ sinh đƣợc một bé, trong khi các loài súc vật sinh vật, một 

năm có khả năng sinh sản 2, đến 3 lần. Mỗi lần 10, 12 con, nhƣ heo, 

còn gà vịt thì mỗi lần đẻ 20, 30 trứng, mỗi ngày một trứng, chỉ ấp 

trong 21 ngày thì nở sinh con. Con lớn lên 2, 3 tháng sau có thể thay 

thế gà mẹ lại sinh con tiếp, trong khi con ngƣời phải mang thai 10 

tháng mới sinh nở và 18 hoặc 20 năm sau mới có khả năng sinh nở.  

So ra số lƣợng sinh nở và thời gian  trƣởng thành con ngƣời và các 

sinh vật khác cách biệt rất xa. Đó cũng là vấn điều khó để con ngƣời 

có nơi đất đứng là cả một vấn đề. 

     Khó thứ ba là cơ hội.  Phần đông con ngƣời không có cơ hội để 

hành trì chánh pháp. Vì hành trì chánh pháp là cơ hội để phát triển 

phẩm chất đạo đức, tinh thần và trí tuệ. Chính đạo đức và trí tuệ mà 

con ngƣời có đƣợc là cơ hội để thân phận con ngƣời bƣớc ra khỏi 

ngƣỡng cửa sanh tử luân hồi trong sáu nẽo. Điều cực kỳ quan trọng là 

có cơ hội là ta phải tận dụng nó ngay. Nếu chúng ta không tu tập 

chánh pháp trong đời này thì chẳng thể nào biết đƣợc ta sẽ tái sanh ở 

đâu trong lục đạo và khi nào mới đƣợc có cơ hội trở lại. Cho nên ngay 

từ bây giờ chúng ta phải cố gắng hết mình để thoát khỏi cái vòng tái 

sanh, bởi vì nếu không làm vậy chúng ta sẽ trôi lăn mãi trong lục đạo. 

      Chúng ta nên nhớ, chỉ có cõi ngƣời là cơ hội tốt để chúng ta phát 

huy phẩm chất đạo đức và nâng cao trí tuệ, ngoài ra ba cõi địa ngục, 

ngạ quỷ, súc sanh không bao giờ có đƣợc một giây một phút thực tập 

đạo đức và phát huy trí tuệ. Còn lại cõi trời và A tu là cũng vậy. Chỉ 

có loài ngƣời mới có thánh nhân lƣu hành giáo hóa đạo đức mà thôi, 

và chỉ có con ngƣời có đủ điều kiện tu tập thực hành đạo đức mà thôi. 

Nhƣng than ôi ! Trăm ngàn ngƣời có đƣợc mấy ngƣời tin Phật học hỏi 

chánh pháp. Cho nên  đã có cơ hội mà chúng ta đã đánh mất để rồi 

trầm luân khổ thú thì khó tránh khỏi !  



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 241 

        

CÂU ĐỐI PHẬT ĐẢN 

       Đi bảy bƣớc sen vàng nâng gót tịnh, Nhƣ lai hiện diện tƣớng khác 

thƣờng khi xuất thế. 

       Nhìn bốn phƣơng tay ngọc chỉ trời xanh, Pháp thể bày chân thân 

siêu việt lúc chào đời. 

                                             

     Xuất hiện thế gian đem ánh sáng, tình thƣơng xóa tan vô minh thù 

hận. 

     Hiển bày chân thể, lấy vị tha vô ngã độ thoát phiền não tham si. 

 

           ĐIỀU KHÔNG THỂ 

  Nhiều khi cũng muốn về chùa 

 Còn tâm bất tịnh nên chƣa định về 

 Dạo chơi trong cõi phù nê 

 Biết thăng trầm, biết nhiêu khê vẫn thèm. 

      Đƣờng dài thân lún sâu thêm 

      Bƣớc chân hụt hẫng bên thềm rũi may 

      Buồn vui đêm lấy làm ngày 

      Mƣợn câu giả tạm mà say giữa đời. 

 Bồng bềnh thƣơng hạt bụi trôi 

 Đôi khi thức tỉnh, thức rồi lại mê 

 Quẩn quanh giữa cuộc nặng nề 

 Mù tăm quên lối tìm về chân nhƣ. 

     Thân đầy tánh xấu tật hƣ 

     Nên lòng thẹn với tâm từ đại bi 

    Chƣa ra khỏi đƣợc mê si 

     Mà mong giải thoát có kỳ lạ không. 

        ( Trà Kim Long . T/p HCM ).     Nội san Hƣơng Sen số 22 PL 2555 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 242 

  

NGHĨ VỀ TU TÂM . 

   Nói đến TU là ngƣời ta nghĩ đến đạo. Đạo có nhiều thứ đạo, mỗi đạo 

tu mỗi cách. Phần đông các đạo thuộc về nhất thần giáo và đa thần 

giáo, sự tu học của tín đồ nặng về đấng giáo chủ của họ. Tức là mọi sự 

hênh xui đƣợc mất họ đều quy do đấng giáo chủ của họ quyết định. Sự 

sống của họ do sự quyết định của chúa, sự chết của họ là sự trở về với 

chúa cũng do chúa quyết định. Ngƣợc lại tu theo Phật, sự sống cũng 

nhƣ sự chết đều do con ngƣời quyết định. Đi lên hay đi xuống thăng 

hay trầm đều do con ngƣời chọn lấy Phật không thể làm khác đi đƣợc. 

     Ý nghĩa chữ tu trong đạo Phật, tu là sửa. Sửa sai thành đúng, sửa 

xấu thành tốt, sửa cong thành thẳng, sửa phàm thành thánh v.v . Chữ 

tu trong đạo Phật có ba phƣơng diện: Tu thân, tu tâm, tu hoàn cảnh, 

tức là sửa thân cho trang nghiêm sạch sẽ, không bịnh hoạn, sửa tâm 

không tham sân ác độc tật đố, sửa hoàn cảnh sống trong sạch thông 

thoáng trang nhã. Sửa ba thứ thân, tâm, hoàn cảnh gọi là tu. 

    Khi có ngƣời rũ nhau đi chùa tu tập, ngƣời ta thƣờng nói: Tu đâu 

cho bằng tu nhà thờ cha kính mẹ hơn là đi tu. Hay thứ nhất tu thị nhị 

tu gia thứ ba mới tu chùa. Những ngƣời chƣa hiểu giáo lý Phật, họ lại 

nói tụng kinh niệm Phật làm chi, chủ yếu là tu tâm, đâu phải đợi đến 

chùa mới tu. Tu là tu tâm thôi ! Chay lạt làm chi cho phiền phức, nên 

tu tâm thì tốt hơn ! v.v  Lại có ngƣời còn bảo : Lạy chi cái tƣợng xi 

măng ấy mà lạy hoài, cứ tu tâm có phải hơn không ? 

     Đúng vậy- Trong đạo Phật chủ yếu là tu tâm, nhƣng khi hỏi thế nào 

là tu tâm thì kẻ nói thế này, ngƣời nói thế kia, xem ra chƣa một ai kiến 

giải đƣợc gì về khái niệm tu tâm . Một khái niệm dƣờng nhƣ rất đơn 

giản mà lại khó giải thích cho tƣờng tận. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 243 

     Thật ra tu tâm khó vô cùng, chính đức Phật cũng phải trãi qua ba a 

tăng kỳ kiếp tu tâm mới vƣợt đƣợc vị phàm phu thành bậc chánh đẳng 

chánh giác. 

      Tại sao tu tâm lại khó nhƣ vậy ? Khó có lẽ vì chúng ta chƣa chịu 

khó tìm hiểu về tâm một cách cơ bản và chƣa biết phải bắt đầu tu tâm 

từ đâu và nhƣ thế nào. 

      Muốn hiểu về tâm một cách cơ bản ta nên đọc các kinh Viên Giác, 

Niết Bàn, Lăng Nghiêm, Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Pháp Cú v.v. Chúng 

ta có thể tạm hiểu về tâm qua các nghĩa sau : 

    Tâm là chứa nhóm các tập khí chủng tử và sau đó cho các chủng tử 

phát khởi hiện hạnh. 

   Tâm là sự nhận xét đối tƣợng và khởi lên sự phán đoán phân biệt. 

   Tâm là những chủng tử tập khí sanh diệt tƣơng tục, không gián 

đoạn. 

    Trong kinh thƣờng nói tâm địa. Tâm nhƣ mặt đất, chứa nhóm tiềm 

tàng mọi chủng tử. Tập khí chủng tử là những thứ mà chúng ta đã và 

đang không ngừng huân tập, cày xới gieo trồng trên mãnh đất tâm 

thức của chúng ta. Đó là những  tâm lý  mừng, giận, thƣơng ghét, 

buồn vui, kiêu căng, thù hận v.v  24 giờ trong mỗi ngày hầu nhƣ tất cả 

thời gian liên tục những ý niệm thiện ác luôn luôn sanh rồi diệt, diệt 

rồi sanh trong tâm ta, luân lƣu ràng buộc chúng ta. Chúng luôn luôn 

thôi thúc chúng ta hành động, tạo tác để rồi cảm thấy bất an trong hiện 

tại, đồng thời gây nhân khổ vui ở mai sau. 

    Đức Phật dạy rằng những ý niệm tập khí chủng tử sanh diệt ấy là 

vọng tâm, là vô minh che lấp chân tính vốn có sẳn ở mỗi con ngƣời, 

nhƣ mây đen làm che khuất mặt trời vậy. 

     Biết đại khái nhƣ vậy về tâm rồi, việc tìm hiểu thế nào là tu tâm có 

thể dễ dàng hơn. Tu tâm là khóa trình tự mình từng bƣớc gạn lọc, điều 

phục, tiêu trừ dần vọng niệm, tập khí xấu để trở nên an định, sáng suốt 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 244 

thuần thiện, nhƣ một ly nƣớc đục trở thanh trong suốt là nhờ lắng hết 

mọi cấu bẫn tạp chất, hay nhƣ một tấm gƣơng sáng vì đƣợc lau hết lớp 

bụi. 

     Nhƣng nói thì dễ mà làm rất khó. Thật vậy, tu tâm là cả một việc 

thiên nan vạn nan, bởi vì tâm là một con ngựa bất kham chẳng dễ gì 

khuất phục đƣợc. Nhƣ vậy thì làm sao mà tu tâm ?  Tu tâm sẽ là 

không tƣởng nếu không huấn luyện thân, khuất phục nó không buông 

lung theo bản năng. Tu thân tức là tu giới ..  . 

    Vậy rõ ràng, muốn thành tựu tu tâm trƣớc hết phải tu thân, tức tu 

giới. Hàng Phật tử tại gia có 5 giới, 8 giới, 10 giới, 49 giới. Giới sẽ 

giúp ta huấn luyện thân. Những ai tu giới tốt tức đã đi đúng hƣớng 

trên lộ trình tu tâm, vì từ giới sanh định, từ định phát huệ . .. 

   Nhƣ vậy thì việc tụng kinh niệm phật, đi chùa, ăn chay, tập tỉnh tọa 

có phải là giữ giới , tu tâm không ? Đó là những phƣơng pháp điều 

phục thân, điều phục tâm, đó cũng chính là giới là định vậy. 

    Khi tụng kinh, niệm Phật lạy phật hành giả tập trung tân ý, duyên 

theo câu Hồng Danh Phật, và lời kinh tiếng kệ, tâm ý không chạy rông 

đƣợc, tâm dần dần đƣợc vắng lặng, tập nghiệp, ác niệm không có điều 

kiện phát sanh, Đó là giữ giới, là tu tâm. Đến chùa là nơi thanh tịnh, 

gặp đƣợc thầy hiền bạn tốt, sống trong môi trƣờng trong lành ấy, lòng 

chúng ta trở nên trong sáng, niệm lành niệm tốt dễ huân tập hơn. Đó là 

giữ giới tu tâm. Lạy Phật là chúng ta trãi lòng tỏ ý biết ơn đấng Từ 

tôn, dẹp bỏ trong ta ý niệm kiêu căng, ngã mạn, tỏ sự sám hối, ngăn 

không cho thân tâm làm điều tội lỗi. Ăn chay là để nuôi dƣỡng tâm từ 

bi huân tập thiện nghiệp . . ..Đó chính là giữ giới tu tâm. Tỉnh tọa 

thiền quán cũng không ngoài mục đích trên. 

     Ngoài ra, ngƣời tu tâm là ngƣời không ngừng cải tạo tƣới tẩm tâm 

địa của mình trở nên một mãnh đất thuần lƣơng bằng cách gieo trồng 

thiện nghiệp tạo lập phƣớc điền, nhƣ ở thế gian ngƣời ta thƣờng nói : 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 245 

Tu nhân tích đức, ăn ở hiền lành v.v.. Tuy nhiên tất cả mọi thiện pháp 

ấy phải đƣợc soi đƣờng bởi Bát Chánh Đạo, mới có thể tránh đƣợc 

những sai lầm. 

    Ngày nay con ngƣời thọ hƣởng nhiều tiện nghi vật chất từ những 

thành tựu của văn minh khoa học, thế nhƣng nổi khổ niềm đau không 

giảm mà vẫn không hề vơi mà trái lại tăng lên gấp bội lần, mỗi ngày 

một nhiều hơn. Trong kinh nói : Tâm bình là thế giới bình, nếu nhân 

loại trên thế giới chỉ cần  1/2 dân số nhân loại có “ tâm bình ”  thì thế 

giới này sẽ yên lắm rồi. 

     Loài ngƣời đang phải gánh chịu vô vàn thảm họa từ môi trƣờng, 

đến thiên nhiên, chiến tranh, xã hội . . .tất cả thảm họa đó đều phát 

xuất từ tâm của con ngƣời. Chính vì thế, một sự phản tỉnh tu tâm của 

lúc này là cần thiết hơn bao giờ hết. Chúng ta ai cũng đồng ý rằng tu 

tâm là một đại sự, đồng thời là một đại nguyện của mọi ngƣời. Với 

quan điểm của đạo Phật muốn cho đại sự ấy đƣợc thành tựu, thì việc 

phát nguyện thọ tam quy trì ngũ giới một cách nghiêm túc, trọn vẹn 

chính là điều kiện tiên quyết. Đó là hành trang không thể thiếu cho 

những ai dốc chí hƣớng thƣợng./. 

     Trích từ ( bài của : Ngô Hiệu- Thăng Bình ) Nội san Hương Sen 22 PL 2555) 

  

 

PHÁT TÂM 

    Đại Sƣ Tỉnh Am có tên là Thật Hiền khuyên mọi ngƣời tu học cần 

phải phát tâm. Ngài nói : “ Cửa yếu vào đạo lấy sự phát tâm đứng đầu, 

việc cấp thiết tu hành lấy sự lập nguyện làm bƣớc trƣớc. Nguyện có 

lập thì chúng sanh mới độ nổi, tâm có phát thì đạo mới tựu thành. Nếu 

tâm rộng lớn không phát, nguyện kiên cố không lập, thì dù trải qua 

trăm kiếp ngàn đời, vẫn cứ quanh quẩn trong vòng sanh tử luân hồi 

mãi mãi. Dù có gia công tu hành, cũng chỉ nhọc công vô ích, đắng cay 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 246 

vẫn hoàn đắng cay. Cho nên kinh Hoa Nghiêm nói : “ Quên mất tâm 

Bồ đề mà tu hành các thiện pháp, gọi là hành động của ma ” . Quên 

mất mà còn nhƣ thế, huống nữa là chƣa phát ? cho nên biết rằng, 

muốn học đạo Nhƣ Lai trƣớc hết phải phát nguyện bồ đề. Không thể 

hoãn đãi đƣợc. 

       Nhƣng tâm nguyện ngƣời tu có nhiều tƣớng trạng khác nhau, nếu 

không phân tích trình bày, biết đâu mà hƣớng tới ? Nay vì đại chúng, 

xin nói tóm lƣợc về tâm nguyện. Tƣớng trạng tâm nguyện có tám loại: 

Đó là Tà, Chánh, Chân, Ngụy, Đại, Tiểu, Thiên, Viên. 

        Những ngƣời tu trong đời, sau khi vào chùa tu chẳng xét tâm 

mình, chỉ chuyên lo ngoại vụ. Hoặc cầu sƣớng thân, hoặc ham nổi 

danh, hoặc ƣa thích dục lạc thế gian. Hoặc cầu mong quả vui mai hậu. 

Phát tâm nhƣ thế, đích thị là tà. 

      Danh lợi không ham, quả vui chẳng thiết, chỉ mong giải thoát, đạt 

đạo Bồ đề. Phát tâm nhƣ thế đƣợc gọi là chánh. 

     Niệm niệm liên tục, ngƣớc lên thì cầu Phật đạo, cúi xuống thì độ 

chúng sanh. Nghe Phật đạo cao siêu, không sanh sầu lo thối chí, thấy 

chúng sanh khó độ không sanh mõi mệt sờn lòng. Nhƣ trèo lên núi cao 

muôn trƣợng quyết lên thấu tận đỉnh. Phát tâm nhƣ thế gọi là chân. 

    Có tội không sám hối, có lỗi không dứt trừ. Ngoài sạch trong dơ, 

trƣớc siêng sau nhác. Tâm tuy tốt đấy nhƣng phần lớn bị danh lợi giao 

xen, pháp tuy hay đấy, nhƣng oan uổng bị vọng nghiệp nhuốm bẩn. 

Phát tâm nhƣ thế đích thị là ngụy. 

     Cõi chúng sanh hết, nguyện ta mới hết, đạo bồ đề thành, nguyện ta 

mới thành. Phát tâm nhƣ thế đƣợc gọi là đại. 

    Xem ba cõi nhƣ lao ngục, nhìn sanh tử nhƣ oan gia. Chỉ mong tự 

độ, không muốn độ ngƣời. Phát tâm nhƣ thế đích thị là tiểu. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 247 

    Ngoài tâm nếu thấy có chúng sanh cần độ, có phật đạo mong thành, 

công phu không xã, thấy biết không tan. Phát tâm nhƣ thế đích thị là 

thiên. 

   Nếu biết tự tánh là chúng sanh, nên nguyện độ thoát, tự tánh là Phật 

đạo, nên nguyện tu hành. Không thấy pháp nào ngoài tâm riêng có. 

Đem tâm hƣ không phát nguyện hƣ không, tu hạnh hƣ không, chứng 

quả hƣ không. Cũng không có tƣớng hƣ không, có thể chứng đắc. Phát 

tâm nhƣ thế đƣợc gọi là viên. 

      Biết đƣợc tám tƣớng khác nhau trên đây của tâm là biết cứu xét. 

Biết cứu xét là biết lấy bỏ. Biết lấy bỏ là biết phát tâm. Cứu xét nhƣ 

thế nào ? Cứu xét tâm mình phát ra so với tám tƣớng nói trên, là 

chánh, là tà, là chân, là ngụy, là đại, là tiểu, là thiên hay là viên.  Lấy 

chánh, lấy chân, lấy đại, lấy viên. Phát tâm nhƣ thế mới gọi là chân 

chính phát tâm bồ đề. 

      Tâm bồ đề này là pháp lành hàng đầu trong các pháp lành. Phát 

khởi đƣợc tâm ấy hẳn phái có nhân duyên. Nhân duyên phát khởi tóm 

lƣợc có mƣời. 1- là nhớ ơn nặng của Phật. 2- Nhớ nghĩ công ơn cha 

mẹ. 3- Nhớ nghĩ công ơn sƣ trƣởng. 4- Nhớ nghĩ công ơn thí chủ. 5- 

Nhớ nghĩ công ơn chúng sanh. 6- Nhớ nghỉ khổ đau sanh tử. 7- Tôn 

trọng tánh linh của mình. 8- Là sám hối nghiệp chƣớng đã gây. 9- Là 

nguyện cầu vãng sanh tịnh độ. 10 là làm cho chánh pháp đƣợc tồn tại 

lâu dài.  

      

                                   TỘI TỔ TÔNG (  phải chết ) 

      Trong vƣờn Địa Đàng có hai nhân vật Adam và Eva cùng con rắn. 

Một hôm Adam và Eva cùng nhau ăn trái cấm trong vƣờn Địa Đàng. 

Tức đã vi phạm mệnh lệnh của Thƣợng đế nên bị đuổi ra khỏi vƣờn 

Địa Đàng. “Vì mắc tội lỗi này nên ngƣời đến từ bụi đất thì cũng phải 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 248 

trở về với bụi đất ”. ( Do Thái giáo và Ki Tô giáo đều tiếp nhận cách 

giải thích về khởi nguyên của cái chết ). 

    Khi Thƣợng đế hỏi Adam: “ Ngƣơi đang ở đâu ? Thì Adam thƣa: “ 

Vì con không mặc y phục nên con không dám yết kiến Thƣợng đế. 

Thƣợng đế lại phán hỏi Adam. Vì sao ngƣơi lại ăn trái cấm ? Adam 

thối thác rằng: “ Do Eva xúi bẫy ”. Thƣợng đế lại hỏi Eva : “ Vì sao 

ngƣơi lại làm chuyện ấy ? Eva lại thoái thác: “ Vì con rắn do Ngài 

sáng tạo xúi giục con ! ”. Rốt cuộc Thƣợng đế hỏi rắn. Rắn từ chối 

một hồi lâu và cuối cùng lại thối thác cho Thƣợng đế. Nếu dùng ngôn 

ngữ hiện đại để bàn luận thì sự kiện này chính là nhƣợc điểm “ tranh 

công đổ tội ” cho nhau trong tính cách của con ngƣời. Do mắc tội tổ 

tông nên con ngƣời không hoàn hảo, do không hoàn hảo nên cuối 

cùng phải chết. Do đó, “ tội tổ tông ” trở thành nhân duyên khởi đầu 

mang tính căn bản để Ki tô giáo luận bàn về vấn đề sinh tử. 

    Ki tô giáo tin rằng, mỗi cá nhân đều là một phần trong cái thể chung 

tinh thần của đức Jesus Ky tô. Đều nhờ đặt trọn niềm tin vào Jesus Ki 

tô mà đƣợc đời sống vĩnh cữu, nên từ nay về sau mọi ngƣời sẽ gặp 

nhau trên nƣớc trời. Vậy ngƣời thân chết không nên bi thƣơng vì linh 

hồn họ sẽ về ngự trên cung điện của Thƣợng đế, gặp lại gia đình trong 

tổ ấm đoàn viên. 

     Hơn nữa thế giới của Thƣợng đế, thế giới ấy sẽ hạnh phúc hơn tốt 

đẹp sáng ngời hơn nhiều so với thế giới này. Chính vì thế khi đối diện 

với cái chết không đáng sợ. Chết là một sự bắt đầu của một cuộc sống 

vĩnh viễn, là sự mở đầu để bƣớc lên cung điện của Thƣợng đế, không 

có cái chết thì không có sự sống vĩnh hằng. Vậy thì sợ gì khi đối diện 

với thần chết ? 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 249 

PHÁP SÁM HỐI. 

       Là một con ngƣời phàm phu ở đời, không ai là không mắt phải sự 

sai lầm, không có ai tự hào là hoàn toàn trong sạch. Vậy muốn đƣợc 

trong sạch cần phải sám hối. 

       Ngƣời ta nói : “ở bầu thì tròn, ở ống thì dài ”, Vậy ở trong bụi tất 

phải lấm bụi. Bụi đời đã lâu đời lâu kiếp phủ lên thân chúng ta, vào 

trong tâm thức của chúng ta. Chúng nó làm cho ta mờ tâm mờ trí 

không thấy đƣợc đâu là nẽo chánh đƣờng tà, nó làm cho chúng ta đục 

lòng, không thấy đƣợc chơn tâm sáng suốt 

     Nếu chúng ta muốn sống mãi trong cảnh bụi nhơ, muốn đắm mình 

trong tội lỗi, thì không nói làm gì. Nhƣng chúng ta đã muốn đƣợc 

trong sạch,  đƣợc an lạc thanh thoát, muốn trút bỏ tội lỗi cho lòng 

đƣợc nhẹ nhỏm, thƣ thới, thì tất nhiên chúng ta phải tìm phƣơng pháp 

để trừ hết những bụi bặm, tẩy trừ cho hết những tội lỗi. Trong đạo 

Phật, phƣơng pháp tẩy trừ ấy gọi là Sám hối. 

   Chữ “ Sám ”  nguyên gốc tiếng Phạn gọi là Samma Trung Hoa dịch 

là Hối quá.  Ghép giữa tiếng Phạn và Trung Hoa Việt Nam đọc là Sám 

Hối. Kinh nói : “ Sám giả sám kỳ tiền khiên, Hối giả hối kỳ hậu quá ”. 

Nghĩa là Sám là ăn năn lỗi trƣớc, còn Hối là chừa bỏ lỗi sau. Nếu 

dùng một chữ Sám hay một chữ Hối thì chƣa đủ ý nghĩa. Nên các Tổ 

xƣa ghép hai chữ lại thành danh từ “ Sám hối”, Tiếng Việt gọi là “ ăn 

năn chừa lỗi ”. 

         Từ sám hối hơi giống giống nhƣ từ “xin lỗi ” ở thế gian. Nghĩa 

sám hối có chiều sâu và thực tế hơn từ xin lỗi. Sám hối trong đạo Phật 

bao hàm các tội từ kiếp trƣớc cho đến hiện tại và vị lai. Sám hối trong 

đạo Phật thể hiện trọn vẹn ba nghiệp, thân khẩu ý, còn  xin lỗi chỉ thể 

hiện khẩu nghiệp còn thân và ý có thể chƣa thể  hiện hết. Có lúc ngƣời 

ta miệng nói xin lỗi nhƣng tâm chƣa chắc họ thay đổi. Sám hối trong 

đạo Phật có tính cách thiêng liêng chứng tri cho việc cải hối ăn năn 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 250 

của hành giả thông qua các danh hiệu chƣ Phật Bồ tác hoặc có sự 

chứng minh của chƣ tôn đức tăng. Nó mang tính tích cực và có khả 

năng hóa giải nhiều tội chƣớng nghiệp chƣớng v.v. Còn xin lỗi nó 

mang tính cách biểu trƣng cho những sự việc làm gây tổn hại về tâm 

lý vật lý của đối phƣơng trong hiện. Nó chỉ giải quyết những sự bất 

hòa hay sự lỡ lầm trong giai đoạn hiện tại nào đó chứ nó không bao 

quát rộng rãi và sâu xa nhƣ phƣơng pháp sám hối trong đạo Phật 

         Sám hối là một pháp tu tập trong đạo Phật. Sám hối có nhiều 

cách và tựu trung trong hai việc là sự sám hối và lý sám hối. Sám hối 

có nhiều cách cao thấp tùy theo trình độ căn cơ mà ứng dụng cho 

mình trong việc tu tập. 

        Các cách sám hối:   Sám hối chƣa toàn thiện:, và sám hối toàn 

thiện: 

    a/ Sám hối chưa toàn:  Là sám hối theo ngoài thế gian và ngoại 

đạo. Ngƣời thế gian mỗi khi phạm phải sai lầm, họ cũng sám hối bằng 

cách dùng lễ vật, nhƣ trầu rƣợu, heo gà  tiền bạc v.v.. để tạ tội, xin lỗi. 

Có khi ngƣời ta dùng hình thức “ đoái công chuộc tội ”, nhƣ khi phạm 

phải luật pháp nhà nƣớc hay quân đội chẳng hạn. Hình thức này cũng 

có cái hay nhƣng chƣa hoàn hảo và còn thô thiển. Nó chỉ áp dụng để 

đối phó bên ngoài, chứ trong  trƣờng hợp những tội lỗi xảy ra trong 

nội tâm của chúng ta, những tội ấy rất vi tế sâu xa, thì khó có thể mà 

áp dụng đƣợc hình thức trên. 

       Trong ngoại đạo, ngƣời ta cũng dùng nhiều hình thức chuộc tội : 

nhƣ có đạo dùng máu thú vật, máu ngƣời để xin rửa tội với thần linh, 

có đạo chủ trƣơng dùng nƣớc để rửa tội, nhƣ xuống sông trầm mình 

dƣới nƣớc . .ngƣời ta cho là linh thiêng hết tội, có đạo lại đem phẩm 

vật để xin Thánh thần xả tội, có đạo chủ trƣơng khổ hạnh, chịu nóng 

chịu rét, nằm gai nếm mật để đƣợc giải thoát tội. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 251 

      Những cách chuộc tội nhƣ thế đều sai lầm chƣa toàn thiện.  Tội lỗi 

thuộc về tâm lý, không có hình tƣớng. Vậy thì làm sao có thể lấy vật 

chất nhƣ nƣớc, máu huyết, phẩm vật hay xác thân con ngƣời để làm 

cho sạch tội đƣợc. 

       b/ Sám hối toàn thiện : 

      Phật dạy : Tội lỗi do tâm con ngƣời tạo ra, không ai có quyền 

thƣởng phạt đƣợc. Kẻ gieo giống xấu thì hƣởng quả xấu, ngƣời trồng 

giống tốt thì nhận quả lành. Tội lỗi đã từ tâm tạo, thì cũng phải từ tâm 

mà sám. Vậy chúng ta muốn hết tội, thì phải y theo những pháp sám 

hối chân chính của đạo Phật mà thực hành. Trong đạo Phật có nhiều 

cách sám hối, bao gồm hai loại sự sám và lý sám.  

        Sau đây là các cách sám hối mà các kinh luật đã đề cập. 

     1/ Chúng pháp sám hối : Phải lập đàn tràng và thỉnh chứng minh 

của chƣ Tăng thanh tịnh, nên gọi là tác pháp. Đối trƣớc chƣ tăng (4 

ngƣời, 10 ngƣời hay 20 ngƣời ) tùy theo trƣờng hợp phạm tội nặng 

hay nhẹ. Hành giả phải thành thật nói lên hết sự sai quấy lầm lỗi của 

mình đã gây ra, nhờ chƣ tăng chứng minh cho lời khai thành thật của 

mình và nguyện từ nay về sau không tái phạm nữa. Một lòng thành 

kính sám hối nhƣ vậy, khi giới thể đƣợc thanh tịnh, tức là hết tội. . 

     2/ Đối thủ sám hối : Khi đã phạm lỗi lầm nào đó, hành giả đến gặp 

một vị Thầy, đối trƣớc vị thầy đó xin sám hối tội đã lỡ lầm gây ra, tội 

này có tính cách nhẹ mới đƣợc, chứ tội lớn không thể dùng phƣơng 

pháp đối thủ đƣợc. 

     3/  Tâm niệm sám hối : Khi phạm những tội nhỏ nhẹ, hành giả chỉ 

tâm niệm trong lòng xét rằng điều đó trái với oai nghi, trái với đạo 

hạnh của một hành giả tu tập, nguyện từ nay về sau không tái phạm. 

Ví dụ hôm nay là ngày ăn chay mà mình đã phát nguyện hằng tháng 

nhƣ vậy, nhƣng không để ý quên mất, hoặc gặp vị thầy của mình hoặc 

chƣ tăng chúng ta không tỏ ra chào hỏi cung kính đón tiếp v.v  Sau đó 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 252 

nghĩ lại oai nghi của mình chƣa hoàn chỉnh, ăn năng sám hối trong 

lòng nguyện từ nay về sau không nhƣ vậy nữa. Đó là pháp tâm niệm 

sám hối. 

     4/ Chế giáo sám hối : Là phƣơng pháp dùng cho trƣờng hợp phạm 

giới. Khi hành giả vi phạm phải điều giới cấm đã phát nguyện thọ, nay 

bị phá vỡ cần phải sám hối để đem lại sự thanh tịnh, thì dựa theo các 

phƣơng pháp sám hối quy định trong luật tạng mà sám hối gọi là chế 

giáo sám hối. 

     5/ Hóa giáo sám hối :  Là sám hối về các hành vi ác chung chung, 

là sám hối về bất thiện nghiệp, áp dụng chung cho cả xuất gia và tại 

gia. 

        Hóa giáo sám hối có nhiều loại. Đó là các phƣơng pháp sám hối 

đƣợc kinh hoặc luận đề cập đến với mục đích giúp hành giả dần dần 

tiêu trừ các pháp chƣớng đạo, bao gồm tụng kinh, bái sám, quán tƣởng 

v.v..   Nhƣ sám - 3 chƣớng phiền não là : Phiền não chƣớng, nghiệp 

chƣớng và báo chƣớng. 4 chƣớng là cộng thêm Kiến chƣớng.  5 

chƣớng là Nghiệp, phiễn não, chúng sanh, pháp và chuyển hậu thế 

chƣớng. 

      Trong hai cách này, chế giáo sám là sám hối theo Luật tạng, còn 

hóa giáo sám là sám hối theo kinh luận. 

   - Sám hối theo luật là sám hối tội phá giới. 

  -  Sám hối theo kinh luật là sám hối hành vi phạm nghiệp đạo. 

     Về mặt từ nguyên sám hối có nghĩa là thuyết tội, tức nói lên sự lỗi 

lầm của mình, việc làm phi pháp của mình. Trong luật tạng gọi là phát 

lộ. 

       Bốn loại sám hối : 

  1/ Tác pháp sám hối; Là phƣơng pháp sám hối vận dụng cả thân 

miệng ý. Thực hành pháp sám này, thì thân phải lễ lạy, miệng phải 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 253 

tụng đọc, ý phải tƣ duy. Hải lập đàn tràng có sự chứng minh của chƣ 

tăng. 

     2/ Thủ tướng sám hối : tức lễ lạy sám hối trƣớc tƣợng Phật Bồ tát 

chừng nào thấy hảo tƣớng xuất hiện, nhƣ thấy hào quang phóng ra, 

hoặc Phật Bồ tát đƣa tay xoa đầu v.v thì lúc đó tội mới đƣợc gọi là 

tiêu trừ. 

    3/ Vô sanh sám hối: Là quán hết thảy các pháp vốn không thật có, 

tội từ tâm khởi, tâm ấy vốn đã không nên tánh tội không có, tánh tội 

không nên tội cũng không. Cách sám này áp dụng cho những vị có 

trình độ cao, trình độ thấp chứ lầm tƣởng áp dụng thì rất nguy hiểm. 

     4/ Hồng danh sám hối : Pháp sám này do Ngài Bất Động Pháp sƣ 

đời Tống Trung Hoa biên soạn. Ngài rút ra 53 danh hiệu Phật trong 

kinh “ Ngũ thập Tam Phật ” , và rút ra 35 hiệu Phật trong kinh “ Quán 

Dƣợc Vƣơng, Dƣợc Thƣợng ” Với Pháp Thân Phật A Di Đà, sau thêm 

vào kệ Phổ Hiền đại nguyện, thành nghi sám hối này, tổng cộng 108 

lạy, để ám chỉ trừ 108 phiền não.  

     Cách sám này đối trƣớc tƣợng Phật, Bồ tát lễ lạy bày tỏ lỗi lầm của 

mình từ xƣa đến nay. Nhƣ Thủy sám, Lƣơng Hoàng sám, Ngũ Bách 

Danh, Hồng Danh, Mục Liên Sám Pháp, Tam Thiên Phật Danh, Vạn 

Phật Danh v.v . .Mỗi lần xƣng danh một vị Phật lạy một lạy, tùy sự 

phát nguyện lạy nhiều hay ít tùy sức khỏe và thời gian. Lạy nhiều hay 

ít không đặt nặng vấn đề điều cần nhất là sự nhất tâm và thành kính 

của hành giả. 

    Sự sám hối và lý sám hối :  Sự sám hối là nói tất cả nghi thức sám 

hối của chế giáo cũng nhƣ hóa giáo, tức là sám hối có biểu hiện hình 

thức bên ngoài. Lý sám hối cao hơn một bậc, là dùng trí quán chiếu 

thật tƣớng của các pháp mà diệt trừ tội. Sự sám hối tƣơng đƣơng với 

với tác pháp sám hối và thủ tƣớng sám. Lý sám hối tƣơng đƣơng với 

vô sanh sám. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 254 

      Sau khi làm lễ sám hối xong. Cần phải phát triển hạnh lành cho 

nhiều, để đem công đức hồi hƣớng tiêu trừ tội cũ, 

      Những tội lỗi của chúng ta từ xƣa đến nay rất nhiều, có thể nói là 

vô số. Sự sống của chúng ta nối tiếp liên tục từ đời nọ đến đời kia, nhƣ 

một xâu chuỗi dài vô tận. Rồi cứ mỗi đời từ sanh đến tử, từ tử đến 

sanh, chúng ta cứ tạo thêm tội mãi. Từ cái tệ này bắt qua cái dở khác, 

từ cái lỗi nhỏ  đi tới cái lỗi lớn, cái đà ấy tăng dần mãi tạo thành một 

sức mạnh gọi là nghiệp lực, dắt dẫn chúng ta đi vào con đƣờng khổ 

não, mê lầm, tức dòng sanh tử chúng ta đang thọ vậy. 

      Trong kinh nói : “ Nếu tội lỗi của chúng sanh có hình tƣớng, thì tất 

cả hƣ không cũng không thể chứa hết ”. Thật thế, tội lỗi của chúng 

sanh chất chồng muôn vạn kiếp, và truyền nối qua thời gian, bởi di 

truyền, phong tục, thói quen v.v Những tội lỗi ấy là những tánh xấu 

tiềm ẩn trong tâm chúng ta, nhƣ tham, sân, si, mạn v.v rất sâu sắc, khó 

dứt khó trừ. Trong kinh gọi chúng là “ câu sanh vô minh” hay “ Bổn 

hửu chủng tử ”, nghĩa là những hạt giống ấy đã có từ lâu. Những hạt 

giống này lại làm duyên sanh ra những tội lỗi khác, trong kinh luận 

gọi là “ Phân biệt phiền não ” hay “ thỉ khởi chủng tử ” nghĩa là hạt 

giống mới nhiễm do ảnh hƣởng thời đại, tập quán, phong tục chi phối. 

“Phân biệt phiền não” thì có thể dễ trừ, nhƣng “ câu sanh vô minh” thì 

rất khó trừ. 

           Cho nên chúng ta không nên sám hối lấy lệ, lấy có đƣợc ! 

Chúng ta phải làm sao cho : 

       a/ Những tánh xấu kia yếu bớt dần dần, do sức mạnh của lòng 

thành khẩn và chí cƣơng quyết. 

      b/Rồi dứt tuyệt chúng, mà nếu không có phƣơng pháp thích hợp, 

thì chẳng khác gì lấy đá đè cỏ, nó bị đè tạm thời, nhƣng khi dời đá đi 

nó mọc trở lại. Phƣơng pháp thích hợp trong sự sám hối là : Phát tiển 

hạnh lành, để tiêu trừ tội cũ. 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 255 

      Phát triển hạnh lành:   Trong mỗi chúng ta không phải toàn chứa 

đựng những tánh xấu xa. Nếu tánh xấu đã có từ muôn thuở, thì tánh 

tốt cũng có từ vô thỉ. Chúng ta mỗi ngƣời ai cũng đều có Phật tánh là 

cái mầm muôn hạnh lành, cái mầm ấy đã bị chôn vùi dƣới bao lớp dục 

vọng thì chúng ta phải tạo điều kiện, cho cái mầm phật tánh trổ lá, lên 

hoa kết trái Bồ đề. Điều kiện làm cho mầm Bồ đề phát triển là những 

hạnh lành nhƣ Từ bi, Hỷ xả, Bố thí, Trì giới, Nhẫn nhục, Tinh tấn v.v.. 

Nếu chúng ta phát triển những tánh tốt ấy, tất nhiên những tánh xấu 

không có đất để mọc lên nữa. 

    Sám hối có tác dụng tích cực nhƣ là một phƣơng pháp tu tập xét 

trên bình diện tâm linh. Sám hối có tác dụng chữa trị thuộc lãnh vực 

tâm lý.  

   Về mặt tâm linh, sám hối đóng vai trò nhƣ một pháp môn tu tập giúp 

hành giả đạt đƣợc những bƣớc tiến trên con đƣờng giác ngộ giải thoát.  

     Ích lợi đầu tiên ở trong lãnh vực tu tập là khôi phục giới thể thanh 

tịnh cho ngƣời phạm giới. Nếu phạm các điều khoảng giới mà không 

phát lồ sám hối trƣớc tăng, tức là sám hối theo chế giáo nghi, thì giới 

thể bị ô nhiễm. Kinh nói giới có thanh tịnh thì mới phát sinh thiền 

định, có thiền định mới có trí tuệ. Giới thể này là năng lực phòng phi 

chỉ ác đƣợc phát sanh trong quá trình cầu thọ giới, nó có chức năng 

ngăn không cho các pháp hữu lậu xâm nhập vào tâm. Chỉ có sám hối 

mới có khả năng khiến cho giới thể đã bị ô nhiễm trở lại thanh tịnh. 

       Lợi ích thứ hai trong lãnh vực tâm linh là tiêu trừ nghiệp. Xét 

hành vi phạm giới có hai yếu tố, đó là phạm giới đối với tăng- tức là đi 

ngƣợc lại những giao ƣớc sống chung của tăng và phạm nghiệp đạo. 

Yếu tố phạm giới thì trên đã nói, nó chỉ giới hạn ở hàng ngũ xuất gia- 

Yếu tố phạm nghiệp đạo thì bao quát cả tăng lẫn tục. Sám hối theo chế 

giáo nghi thì giới thể đƣợc thanh tịnh trở lại, nhƣng nghiệp đạo đã 

phạm thì vẫn không mất, bởi vì chế giáo căn cứ trên tƣớng - Chỉ có 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 256 

sám hối theo hóa giáo nghi thì nghiệp đạo mới tiêu trừ, do hóa giáo 

thuộc phạm trù tánh. Vì vậy thực hành các phƣơng pháp sám hối theo 

kinh luận nhƣ tụng kinh bái sám, quán tƣởng sẽ giúp hành giả dần dần 

tịnh hóa nghiệp của mình. 

     Ngoài ra các phƣơng pháp sám hối mà đức Phật nói trong kinh còn 

là thời khóa tu tập để tăng cƣờng giới định huệ v.v. Trong khi tu tập 

pháp sám hối thân thể lễ bái, miệng tụng đọc tƣơng đƣơng với (tác 

pháp sám hối ) Tâm ý chuyên chú vào đối tƣợng nhƣ Phật, Bồ Tát, đó 

là tƣơng đƣơng với định (Thủ tƣớng sám hối ), nếu hành giả dùng tâm 

ý quán chiếu thật tánh của các pháp để diệt trừ vô minh thì sám hối ấy 

tƣơng đƣơng với tuệ ( vô sanh sám hối). Sám hối vì thế trở thành trợ 

duyên cho ba môn giới định tuệ tăng trƣởng. 

     Về mặt tâm lý, sám hối theo luật tạng có công năng nhƣ một biện 

pháp chửa trị, nuôi dƣỡng một tâm hồn thanh cao. 

      Với đạo Phật, ngƣời sám hối là ngƣời đang cần sự giúp đỡ của 

tăng chứ không phải thú nhận tội lỗi để chịu tội hay đƣợc tha thứ (xá 

tội ).  

      Thông thƣờng trong các tôn giáo khác, khi nói đến sám hối thì mọi 

ngƣời đều nghỉ ngay đến ý niệm “ tội ” nhƣ là hành vi không vân lời 

đối với đấng tối cao nhƣ chúa, Thƣợng đế. . .thế nhƣng “ tội ” trong 

đạo Phật không phải nhƣ vậy . Với Do Thái giáo, tội là sự bỏ qua 

không vâng lời theo ý muốn của Thƣợng đế, với Cơ Đốc giáo, tội nói 

chung là những gì đã tách con ngƣời ra khỏi Thƣợng đế, trong đó tội 

Tổ tông là trƣờng hợp điển hình, ngoài ra không tin chúa Jesus cũng  

đƣợc xem là một tội nặng. Với Hồi Giáo, tội chủ yếu là sự làm trái ý 

Thƣợng đế. Nói chung trong các tôn giáo nhất thần thì tội là vấn đề 

liên quan trực tiếp hoặc gián tiếp đến vị thần linh đƣợc tin tƣởng. 

      Phật giáo không quan niệm có một đấng toàn năng với quyền uy 

tuyệt đối và một chiều nhƣ là đấng “ sáng tạo ” để ban phƣớc giáng tội 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 257 

cho con ngƣời, cho nên không có khái niệm “ tội ” nhƣ là hành vi trái 

phạm đối với vị ấy. Chữ “tội ” mà chúng ta đang đề cập đến ở trong 

phần sám hối này, theo quan niệm của phật giáo, chỉ có nghĩa là 

những hành vi xấu ác, tánh xấu ác này là dựa trên tính chất căn bản 

của nghiệp đƣợc tạo. Chữ “tội ” theo nghĩa tiếng phạn là “ cái bị rơi ”. 

Nhƣ thế, ngƣời phạm tội là ngƣời không theo kịp mọi ngƣời, bị rơi từ 

chổ cao xuống chổ thấp do phạm phải các điều xấu ác.  Đối với những 

ngƣời “ bị rơi ” nhƣ thế, tức là những ngƣời yếu đuối, sự giúp đỡ từ 

những ngƣời “ không bị rơi ” là điều rất cần thiết, cho nên họ phát lộ 

lỗi lầm của mình trƣớc tăng ( những ngƣời không bị rơi ) để cầu xin 

năng lực nâng đỡ. Thông qua năng lực nâng đỡ từ những lời giáo giới 

cuat tăng và sự thánh thiện phát ra (  khái niệm từ lực của những vị có 

giới đức tạo thành một lực trƣờng có khả năng ảnh hƣởng đến những 

ngƣời khác, giống nhƣ khái niệm từ trƣờng trong vật lý học ). Từ bản 

thân tăng thiện pháp ( ý chí làm lành lãnh dữ ) ở trong con ngƣời lầm 

lỗi ấy sẽ tăng thêm. Đây chính là một ý nghĩa rất quan trọng mang tính 

chửa trị tâm lý của việc sám hối. 

      Lại nữa, xét về tâm lý ngƣời phạm tội luôn luôn mang cảm giác 

bứt rứt, hối hận, gọi là cảm giác tội lỗi, khiến cho tâm họ không đƣợc 

yên ổn ( đây chính là lý do mà luật nói những ngƣời phạm giới nặng 

mà không phát lồ sám hối thì nhập định không đƣợc ). Hơn nữa, 

những cảm giác xấu ấy nếu trãi qua lâu ngày mà không đƣợc giải tỏa 

sẽ chuyển thành trạng thái mặc cảm dƣới dạng vô thức và tiếp tục ảnh 

hƣởng đến tâm thái của ngƣời phạm tội. Theo phân tâm học thì chính 

mặc cảm vô thức này góp phần đƣa đến những cảm xúc và hành  xử 

có tính cách bất bình thƣờng cần đƣợc chửa trị. Trong chừng mực nào 

đó, sám hối là cách giải tỏa cái tâm lý đang bị dồn nén ấy ( phát lộ hay 

thuyết tội ). Cũng nhƣ một ngƣời khi có điều muốn nói mà chƣa nói ra 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 258 

đƣợc, do vì e ngại hoặc không có đối tƣợng để tỏ bày thì trong lòng cứ 

thấy bồn chồn, tâm trạng cứ nhƣ  “ ngồi trên lửa ”, 

      Cuối cùng sám hối là dùng hai tâm sở thiện  tàm và quý để đối trị 

hai tâm sở bất thiện vô tàm và vô quý (tàm quý nghĩa là hổ và thẹn ), 

tức lợi dụng tâm lý xấu hổ để khống chế những hành vi xấu ác, đƣa 

hành giả đến chổ toàn thiện. 

      Kết luận : Đến đây, hẳn chúng ta thắc mắc một điều: Liệu sám hối 

rồi tội có hết không ? Để trả lời nghi vấn này chúng ta phải dựa vào 

tam tạng  giáo điển. Nếu xét về yếu tố phạm giới, các bộ luật đều 

khẳng định sám hối nhƣ pháp thì giới thể trở lại thanh tịnh nhƣ củ. 

Riêng yếu tố phạm nghiệp đạo thì rõ ràng là không đơn giản. Các kinh 

thƣờng nói sám hối thì nghiệp đƣợc tiêu trừ, thế nhƣng không phải 

sám hối là nghiệp mất hết, không còn phải chịu quả báo. Ngài Long 

Thọ khẳng định trong Thập Trụ Bà Sa luận rằng : 

     “ Ta không nói sám hối thì nghiệp tội diệt hết, không còn quả báo, 

ta chỉ nói sám hối thì tội giảm nhẹ, thời gian lãnh thọ ngắn hơn ”. 

      Nói tóm lại, sám hối là một phƣơng pháp gột rửa tâm có vai trò rất 

quan trọng trong đạo Phật. Nhìn từ khía cạnh chế giáo, sám hối mang 

tính cƣỡng bức và thuộc tác trì môn, mục đích của nó đem lại sự thanh 

tịnh và hòa hợp trong tăng theo tinh thần quy ƣớc của giới luật. Ngƣời 

phạm giới sau khi sám hối đúng theo luật thì giới thể trở lại thanh tịnh 

nhƣ củ. Tất nhiên với những tội luật cho sám hối. Lại nữa, bên cạnh 

yếu tố phạm giới còn có yếu tố phạm nghiệp đạo thì không thể sám 

hối theo luật mà hết đƣợc, phải sám hối theo kinh hoặc luận. Nhìn từ 

phƣơng diện kinh luận, tức khía cạnh hóa giáo, sám hối mang tính tự 

nguyện và dựa trên tính chất căn bản của nghiệp đạo, mục đích của nó 

là tiêu trừ nghiệp, giúp hành giả thăng tiến trên con đƣờng giải thoát . 

       Nếu thực hành sám hối đúng pháp thì đem lại những kết quả nhƣ 

sau : 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 259 

    - Làm phát triển tánh thành thật.  

    - Trau dồi đức tánh cƣơng quyết trong sự diệt trừ tánh xấu. 

    - Dứt đƣợc tội,  sanh phƣớc. 

    - Mau thẳng đến chổ giải thoát an vui. 

       Nhờ  pháp sám hối của Đạo Phật, mà con ngƣời có thể cải hóa 

lòng mình tốt đẹp hơn. Nhờ pháp sám hối, con ngƣời có thể làm cho 

đời sống cá nhân đƣợc hạnh phúc, và đời sống xã hội đƣợc hòa bình 

an lạc. 

      Vậy ai là ngƣời muốn hết tội lỗi, ai là ngƣời muốn giải thoát sanh 

tử luân hồi, ai là ngƣời yêu chuộng chân lý, thì hãy cùng nhau nghiên 

cứu và thực hành các pháp sám hối của đạo Phật cho kỷ, để trƣớc là 

cải thiện đời sống cá nhân, sau là đời sống của giống hữu tình đƣợc 

bớt đau khổ, và an vui./. 

CÁC BÀI NHẠC ĐẠO 

 

LỜI TẠ TỪ 

Nhạc : theo nhạc : “ Những đồi hoa sim ” 

Lời : Thích nữ Giác Liên . 

   Tiển biệt thầy đi, ôi ! Tiển biệt thầy đi, cả đàn con đều buồn tê tái. 

Thầy về niềm vui ấm lòng bao lữ khách, chuông chùa ngân tiếng vang 

! Tiếng pháp nhƣ ru vào cõi giác, nhƣ lạc vào cõi mộng. Thầy tạ từ ra 

đi, về nơi mái chùa xa tít đó, lòng trẻ sầu chan chứa, niềm vui tắt nụ 

cƣời. 

 Những lời Thầy khuyên, Ôi ! Những lời Thầy khuyên đóa hồng 

liên tuyệt vời. Dù một lần thôi niềm tin nghe chánh pháp, lắng lòng 

nhƣ suối trong, gió rít không gian dƣờng hƣ im tiếng, chơn tình Thầy 

đã về, dù Thầy về nơi đâu, đừng quên nhé ! Chùa còn nơi đó , càng 

nhớ càng thêm nhớ, ngƣời cha của tinh thần . . . 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 260 

       Nay Thầy đã về, nhìn Thầy đi bóng dáng đầy thƣơng nhớ, Ôi ! 

Lòng chan chứa cuộn theo gió, tiễn Thầy trong phút cuối, con chƣa 

nói gì nên câu, nghẹn ngào lời tạ từ, tiễn Thầy cất bƣớc ra đi, Ôi ! Cõi 

đời nhƣ sƣơng khói, hiệp hòa rồi ly tan, chua xót sầu dâng đáy mắt. 

      Tiễn biệt Thầy đi, Ôi ! Tiễn biệt Thầy đi, cả đàn con đều buồn 

nhớ! Tạ từ biệt ly Thầy về nơi chốn củ, nhờ Thầy con tiến tu. Giáo 

pháp Nhƣ Lai nghìn xƣa ấy, nhƣ bầu trời mở rộng ! Lời Thầy dạy 

chơn kinh. Lòng con vẫn còn ghi nhớ mãi, nguyền kết đài sen trắng, 

đàn con kính dâng Thầy. 

 

CUNG NGHINH HÀNH XỨ NHƢ LAI 

 Nhạc Hoài Linh- Mạnh Phát ( nổi buồn gác trọ ) 

          Lời : Thích nữ Giác Liên. 

 Kỷ niệm hân hoan con đón Thầy ! Bên đƣờng sỏi đá cùng vui 

lây ! Tiếng chơn Thầy bƣớc niềm ƣu ái. Ánh đạo vàng Nhƣ Lai, tƣởng 

nhƣ Thích Ca hạ thế. Lễ mừng cung nghinh con rƣớc Thầy ! Thầy là 

ánh sáng vầng trăng khuya ! Xóa tan mờ tối đời đau khổ. Lái thuyền 

nhè nhẹ đƣa, khách trần thoát qua luân hồi. 

       Hƣơng bay nghi ngút chúng con thành tâm. Kính dâng vạn đài 

sen. Xin ban pháp - y vƣơng cho quần sanh. Cõi đời thôi đừng oan 

trái, xóa tan mây mù, cho loài ngƣời hết khổ đau. Pháp Phật thâm sâu 

khó nghỉ bàn, Tăng là ánh sáng rọi trần gian. Vô minh là nỗi sầu vạn 

kiếp. Niết bàn là yên vui. Giác ngộ bƣớc qua bể khổ. 

     Quyết tìn chơn kinh nƣơng bóng từ ! Con đƣờng Phật quốc là quê 

xƣa. Dũng tâm cầu tiến tầm chơn lý. Đức Phật đại từ bi, đuốc huệ 

sáng soi muôn đời. 

 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 261 

MẾN THẦY. 

Nam mô A Di Đà Phật. Nam mô A Di Đà Phật. 

 Hôm nay Thầy về đây chúng con xin kính chào Thầy, trong giờ phút 

vui nầy chúng con biết làm gì đây, chúng con nguyện tinh tấn, diệt tan 

tham sân hận, ánh đạo vàng hằng mong tiến đến dần. Dù  bao nhiêu 

gian khổ, dù gặp điều nguy khó, lý tƣởng chúng con vẫn tôn thờ. Thầy 

là bóng cây che mát chúng con, Thầy là ánh sáng dắt dìu lòng con, 

Thầy là con đƣờng thanh lƣơng đƣa chúng con đến bờ thơm thƣơng. 

Thầy theo hạnh nguyện Pháp Vƣơng, theo gƣơng tròn sáng soi mƣời 

phƣơng. 

 

 

MẸ TỪ BI 

 

 Nam mô Đại Từ Đại Bi Quán Thế Âm Bồ Tát . . . (2 lần ) 

   Chấp tay quỳ kính lạy ngƣời, thiết tha con xin nguyện . . . .cầu . . . . . 

Quê hƣơng là giòng sông . . . . .mát trong trắng vàng soi sáng . . . . 

Nam mô Đại Từ Đại Bi Quán Thế Âm Bồ Tát   ( 2 lần ). 

    Đóa hoa tƣơi . . .Sắc vô thƣờng sớm khuya rơi rớt khôn lƣờng  . . . . 

Nƣơng thuyền từ vƣợt qua . . . . . . Bến mê đến nơi bờ giác . .. 

 Mẹ hiền Quán Thế Âm . . . . . . ..Gọt nƣớc cành dƣơng xoa dịu lầm 

than . . . ..  Mẹ hiền Quan Thế Âm . . . . . . .. Đem đến an vui dứt sạch 

ƣu phiền . . . . .Mẹ hiền Quan Thế Âm . . . .Ngàn mắt ngàn tay vô 

lƣợng vô biên . . . . . . Mẹ hiền Quan Thế Âm . . . . Chiếu sáng yêu 

thƣơng khắp nơi bình yên . .  . 

    Nam mô Đại Từ Đại bi Quan Thế Âm Bồ Tát . .  . ( 2 lần ) 

 Chiến tranh đau đớn cuộc đời. Bão giông mây nƣớc ngập trời . . . . 

 Con xin Mẹ từ bi . . . . Xót thƣơng cứu độ trần gian . . . . 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 262 

    Điệp khúc 

Mẹ hiền Quán Thế Âm . . . . 

Giọt nƣớc nhàng dƣơng xoa dịu lầm than . . .  . 

 

 

  SEN VẪN NỞ TRÊN MIỀN TÂY PHƢƠNG 

1/ Sen vẫn nở trên miền Tây phƣơng 

 Ôi ! Tây phƣơng quê hƣơng ta đó 

 Từng cánh sen xinh xinh đua nở 

 Từng cánh sen đau nhau khoe màu 

 Từng cánh sen, từng cánh sen 

 Sen vẫn nở Đức Phật yêu thƣơng 

 Sen vẫn nỡ trên miền Tây phƣơng 

 2/ Đƣờng năm xƣa ta đi trong giáo lý 

 Đƣờng hôm nay ta đi trong Phật trí à á a. à á a 

 Quyết tu hành trực vãng Tây phƣơng 

 Đƣờng Tây phƣơng hôm nay thắp sáng 

 Cùng Tăng Ni vui trong tứ chúng à á a. à á a. 

 Hãy niệm Phật cùng về Tây phƣơng 

 3/ Sen vẫn nỡ trên miền Tây phƣơng 

 Ôi ! Tây phƣơng quê hƣơng ta đó 

 Mƣời phƣơng chúng sanh đua nhau niệm Phật 

 Mƣời phƣơng chúng sanh đua nhau nguyện cầu 

 Cầu vãng sanh, cầu vãng sanh 

 Sen vẫn nỡ trên miền Tây phƣơng 

 Sen vẫn nỡ đức Phật yêu thƣơng. 

 4/ Sen vẫn nỡ trên miền Tây phƣơng 

 Ôi ! Tây phƣơng quê hƣơng ta đó 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 263 

 Dù bé thơ nhƣng biết niệm Phật 

 Dù tuổi cao cũng biết niệm Phật 

 Từng cánh sen, từng cánh sen 

 Thƣơng chúng sanh tất cả mƣời phƣơng 

 5/ Lời niệm Phật êm nhƣ tiếng suối 

 Lời trì kinh vang nhƣ thác núi 

 Nguyện vãng sanh, nguyện vãng sanh 

 Tín nguyện hạnh, phải hành tha thiết 

 Lời Phật Thích Ca năm xƣa nhớ lấy 

 Nhờ Phật Quan Âm Từ bi chỉ lối 

 A Di Đà Phật tiếp dẫn về Tây phƣơng 

 6/ Sen vẫn nỡ trên miền Tây phƣơng 

 Ôi ! Tây phƣơng quê hƣơng ta đó 

 Từng phút giấy gieo nhân niệm phật 

 Từng cánh sen, từng cánh sen. 

 Sen vẫn nỡ trên miền Tây phƣơng 

 Sen vần nỡ Đức Phật yêu thƣơng 

 

          BÀI XƢNG TÁN THẦN CHÖ ĐẠI BI 

 Kính lạy Ngàn mắt ngày tay sức lực thần 

 Đại bi Tâm chú giữa mùa xuân 

 Hồng liên đôi mắt niềm tin lớn 

 Oai đức Từ bi tỏa sáng ngần. 

 Ta lên non cao, ta về biển sâu  ***** 

 Chờ đời tăm tối hãy mau nguyện cầu 

 Đai Bi tâm ơi ! Đại bi Tâm ơi ! 

 Bệnh khổ do thân muôn kiếp nào 

 Quả nhân vay trả .. biết làm sao 



Giáo lý cơ bản tập 1 và 2 

                                                    Trang 264 

 Nƣơng câu thần chú... Đại bi đó. 

 Tâm cảm chừ vơi . . . nổi nghẹn ngào *** 

 Khổ đau kiếp đời . . .*** 

 Nhọc nhằn nơi nơi *** 

 Oai Thần chú nguyện . . . 

        Đại Bi Tâm ơi  .  . . 

 Ngàn mắt ngàn tay đẹp lối về 

 Đƣa toàn sanh chúng  .  .dứt tình mê 

 Quan Âm Bồ tát  Từ bi nguyện 

 Nguyện độ trần gian . . biết nẻo về   . . 

 

 

 

 


